
 
 

Michael Depner 
 
 
 

Der Kontakt 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek: 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliographie, detaillierte bibliographische Daten 

sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar. 

 

 

© Michael Depner 

Herstellung und Verlag: 

BoD - Books on Demand Norderstedt 

 

ISBN: 978-3-7386-2755-8 

 



Inhalt 
 
I. Ebenen des Kontakts         11 
 
 1. Das Ich und die Welt        11 
 2. Zweifache Verbindung        14
   
 
II. Die Etymologie der Begriffe      20 
  
 1. Kontakt         20 
 
 1.1.   Die Religion, die Antike, die Renaissance 
   und deren Verbindung       20 
 1.2.   Contingere         21 
 1.3.   Neben, bei und mit       22 
 1.4.   Der volle Kontakt ist eine reine Katastrophe   26 
 1.5.   Grenzen         28 
 1.6.   Geometrie und Begegnung      29 
 1.7.   Zwischen Hochmut und Stolz     32 
 1.8.   Tasten und taxieren und die ewige Crux 
   mit dem Selbstwert       33 
 1.9.   Rhythmus, Raum und Psyche     34 
 1.10.  Integration         37 
 
 2.  Berührung         38 
 
 2.1.  Be, bei, beide        38 
 2.2.   Kochtopf und Zen       41 
 2.3.  Berührung, Erziehung, Verzerrung     43 
 2.4.  Quantität, Qualität und Bekömmlichkeit    46 
 
 3.  Verbindung        50 
 
 3.1.  „Ver“ führt hinaus       51 
 3.2.  Ohne Herausforderer bliebe man zurück    53 
 3.3.  Für, fort und fern       54 
 3.4.  Fürsten         55 
 3.5.  Frau          56 
 3.6.  Früh setzt die Kette der Verwandlungen ein   57 



 3.7.  Die Suche nach dem Fremden 
   treibt das Leben voran       58 
 3.8.  Die Angst vor dem Ende hält das Leben zurück  58 
 3.9.  Bis wohin reicht der Höhenflug?     59 
 3.10.  Priester         60 
 3.11.  Die Fahrt nach England und zurück    61 
 3.12.  Banden         63 
 
III. Regeln          66 

 
  1.  Die Struktur des „reinen“ Kontakts    66 
 
 1.1.  Der Homunkulus kämpft um die Entscheidung  66 
 
 1.2.  Psychopathologie als Kontaktpathologie    70 
 
 1.3.  Vom Wort zu den Kriterien des „reinen“ Kontakts  72 
 
  1.3.1.   Mit         72 
  1.3.2.   Neben        73 
  1.3.3.   Bei         73 
  1.3.4.   Kontra        74 
  1.3.5.   Kontingent       74 
  1.3.6.   Tangieren        75 
  1.3.7.   Tasten        75 
  1.3.8.   Taxieren        76 
  1.3.9.   Intakt        77 
  1.3.10. Berühren        77 
  1.3.11. Für         78 
  1.3.12. Fort in die ferne Fremde     79 
  1.3.13. Fürst        79 
  1.3.14. Die Gefahr der Erfahrung     80 
  1.3.15. Fordern        80 
  1.3.16. Fahren        81 
  1.3.17. Fördern        81 
  1.3.18. Bündnis        82 
  1.3.19. Fromm        82 
  1.3.20. Vor         83 
 
 



2.  Neun Kriterien des gesunden Kontakts    84 
 
 2.1.   Ebenbürtigkeit        84 
 
  2.1.1.  Kaiser, Bürger und Bettelmann    84 
  2.1.2.  Narzissmus       86 
 
 2.2.   Gegenseitigkeit        91 
 
  2.2.1.  Charakter und Auswirkung     91 
  2.2.2.  Rollenspiel und Begegnung, Stabilität 
    oder Fortschritt       92 
  2.2.3.  Ein Teufelskreis aus 
    Kontaktvermeidung und Angst    95 
 
 2.3.   Begrenzung        96 
 
  2.3.1.  Psyche, Ich und Selbst      96 
  2.3.2.  Träumen und Wachen      99 
  2.3.3.  Ichgrenze        100 
  2.3.4.  Anspruch und Fehlsteuerung     102 
 
 2.4.   Intensität         104 
 
  2.4.1. Leidenschaft...       104 
  2.4.2.... und trocken’ Brot      106 
  2.4.3. Vom Pulsschlag des Geistes     107 
 
 2.5.  Exploration        110 
 
  2.5.1. Der Löwe und sein Denken     110 
  2.5.2. Ich bin beigesehen      113 
  2.5.3. Eine individuelle Perspektive 
   bedarf individueller Informationen    115 
 
 2.6. Integration         117 
 
  2.6.1. Gegensätze        119 
   2.6.2. Anfang und Ende, Höhepunkt und Untergang  119 
 



 2.7.  Solidarität         121 
 
 2.8. Akzeptanz         123 
 
 2.9.  Transzendenz        127 
 
  2.9.1. Steine        127 
  2.9.2. Pflanzen        127 
  2.9.3. Tiere....        128 
  2.9.4. ....und unsere Wenigkeit     130 
  2.9.5. Egozentrik oder Wahrheit     132 
 
IV. Die Ursachen der Kontaktstörung     134 
  
 1. Keine Regeln ohne ein Bekenntnis     134 
 2. Vererbung, Milieu oder beides     136 
 3. Unterschiede        138 
 4. Die notorisch missachtete 
  Ebenbürtigkeit der Kinder      142 
 4.* Die freie Plage ist keines Menschen Untertan   142 
 5. Geben und Nehmen beruhen auf Gegenseitigkeit  146 
 6. Begrenzt wird die gesunde Neugier 
  zur Genüge an realen Grenzen     149 
 7. Intensität ist heftig und wohltemperiert beharrlich  152 
 8. Es lebe die Neugier!       153 
 9. Angst, Ausschluss und Integration     154 
 10. Das solidarische Ungleichgewicht     156 
 11. Vom Aufgenommen- und vom Draußensein   158 
 12. Transzendenz        160 
 
V. Die Position des Ich im Kontext seiner Umwelt   162 
 
 1. Psyche und Substanz       162 
 2. Psyche und Geist        167 
 3. Das Ich und die Erkenntnis      170 
 4. Das Ich und die Zeit       172 
 5. Das Ich und die Wahrheit      174 
 6. Das Ich, der Kontakt und die Gesellschaft   175 
 7. Das Ich und der Frieden      176 
 



 
VI. Innen und außen        189 
 
 1.  Suche nach Innen und Außen     181 
 
 1.1.  Substanz, Struktur, System und Subjekt    181 
 1.2. Die Spannung im Stoff 
  und die Verstimmung des Hologramms    183 
 1.3. Angst, Wut und Adrenalin      184 
 1.4. Ethik          185 
 1.5.  Trauma und Freiheit       188 
 
 2. Große Plätze und enge Räume     192 
 
 2.1. Spuren der Angst        192 
 2.2.  Agoraphobie        194 
 2.3. Klaustrophobie        197 
 2.4.  Introversion und Verwirbelung     198 
 
VII. Die „Technik“ der transparenten Therapie    201 
 
 1. Sieben Hypothesen       202 
   
 2. Konturen einer transparenten Kontakttherapie  205 
 
 2.1. Psychotherapie als Profession der Begegnung   206 
 2.2. Die zwei Wege der Kommunikation    209 
 2.3. Vermittlung kommunikativer Kompetenz    210 
 2.4. Der „ganze Mensch“?       211 
 2.5. Abstinenz und Transparenz      212 
 2.6. Falsche Fragen und echte Antworten    214 
 2.7. Nondirektiv?        215 
 2.8. Therapiestil         216 
 2.9. Eigennutz und Gemeinschaftssinn     218 
 2.10. Die primäre Forderung der Ethik     220 
 2.11. Ethik, Gewissen, Über-Ich und Moral    221 
 2.12.  Unbefangen und wahrhaftig      223 
 2.13. Der Beginn der Psychopathologie     224 
 
 



 3. Die drei Ebenen des Kontakts     226 
 
 3.1. Die Beziehungen des Klienten zum Umfeld   226 
 
  3.1.1. Ängste, Zwänge und Depressionen...   226 
  3.1.2.  ...und was der Therapeut zum Beispiel fragt  229 
  3.1.3. Abwehr        230 
  3.1.4. Und noch einmal: Direktiv oder nicht?   231 
 
 3.2. Die Beziehungen des Klienten 
  zu den Bezugspersonen seiner Kindheit    233 
 
  3.2.1. Muster        233 
  3.2.2. Biographische Kohärenz und Selbstwertgefühl  235 
  3.2.3. Die primäre pathogene Beziehung    236 
  3.2.4. Abwertungen       237 
  3.2.5. Das leise Gift der Tugend und der Pflichterfüllung 238 
 
 3.3. Die Beziehung zwischen Therapeut und Klient   240 
 
  3.3.1.Begegnung ist mehr als Beziehung    240 
  3.3.2.Präsenz statt Technik      242 
  3.3.3.„Vollkontakt-Therapie“ und Routine   243 
 



 

 11 

I. Ebenen des Kontakts 
 

1. Das Ich und die Welt  
 
Schnell stand für mich fest, dass ich ein Buch über den Kontakt zwischen 
dem Ich und seiner Umwelt schreiben wollte. Dabei sollte der psychosoziale 
Aspekt dieser oft heiklen Verbindung im Vordergrund stehen. Ich ging 
davon aus, dass das seelische Wohlbefinden des einzelnen von der Qualität 
seiner Beziehungen zum Mitmenschen abhängt und besonders von der 
Qualität der engeren Ich-und-Du-Kontakte. Daher könnte eine gezielte 
Verbesserung seines seelischen Befindens am besten erreicht werden, wenn 
man bei der therapeutischen Arbeit konsequent eine Verbesserung der Qua-
lität des Kontakts anstrebt. Ein erster Schritt in diese Richtung lag folglich 
im Versuch herauszufinden, was die gesunde Qualität des zwischenmensch-
lichen Kontakts ausmacht. 
 
Mit dieser Idee im Kopf stürzte ich mich in die Arbeit und schrieb ein erstes 
Kapitel. Der Rest würde sich beim Schreiben von allein ergeben. Man denkt 
über etwas nach und aus dem einen Gedanken ergibt sich der nächste und 
so geht es weiter, bis man das Thema tief genug ausgelotet hat. Schließlich 
lässt man zufrieden von der Sache ab. Man freut sich daran, dass man beim 
Nachdenken seinen Spaß hatte und dabei etwas Brauchbares entstanden ist.  
 So dachte ich mir das. Kaum stand vom ersten Kapitel jedoch der 
Rohbau und ich wollte als stolzer Bauherr Richtfest feiern, da zeigten sich 
im Fundament die ersten Risse. Also kam ich vom Dach herunter und 
schaute mir den Schaden an. 
 Zwei Schreibstile hatten sich vermischt, ohne dass ein jeder für sich so 
viel Klarheit besessen hätte, die kräftige Durchmischung mit dem anderen 
zu vertragen. Die unterschiedlichen Stile entsprachen zwei Blickwinkeln. 
Beide litten aneinander. Sie rangelten um die Vormacht und standen sich im 
Wege. Bald war deutlich, dass ich nicht wusste, ob ich ein strenges Sachbuch 
schreiben wollte oder ob es eher ein intellektuelles Spiel mit Wörtern und 
Ideen werden würde, mit dem ich mir beim Schreiben und dem Leser bei 
seiner Lektüre amüsant die Zeit vertrieb. Da waren also die berüchtigten 
zwei Seelen - ach! - in meiner Brust. 
 Die eine nannte sich „Psychotherapeut“ und war nach jahrelanger 
Therapeutenarbeit überzeugt, dass es an der Zeit war, ein wissenschaftliches 
Buch zu schreiben, das die Aufgabe ihres Berufs, nämlich die Heilung kran-
ker Seelen, konsequent aus einer ungewöhnlichen Perspektive heraus unter 



 

 12 

die Lupe nimmt. Im Blickfeld der Lupe sollte der Kontakt zwischen dem 
Therapeuten und dem Klienten stehen. Die psychischen Strukturen, um die 
es bei der Therapie geht und die heilsamen Haltungen und Handlungswei-
sen des Therapeuten sollten von dort aus interpretiert werden. Der Psycho-
therapeut in mir forderte einen nüchternen Stil, der sich ausgiebig des tie-
fenpsychologischen Begriffsrepertoires bedienen sollte und den Anspruch 
erhob, die wesentlichen Theorien der Tiefenpsychologie aufzugreifen. Sei-
ner Meinung nach sollte das Buch systematisch sein und sich auf den Leser-
kreis der eigenen Zunft konzentrieren. Im Geiste sah sich dieser Psychothe-
rapeut mit ernsten Blick vom Buchrücken aus nach potentiellen Käufern 
Ausschau halten. Fast blickte er dabei so grimmig drein wie der alte Freud 
beim Disput mit Jung und Adler.  
 Die zweite Seele hatte keine Lust auf wissenschaftliche Notwendig-
keit. Ihr ging es zuerst darum, ihrer Neugier bei der Untersuchung des 
spannenden Themas freien Lauf zu lassen. Sie wollte mit der Phantasie auf 
Trebe gehen und nach der Manier eines aufgeweckten Kindes alles Erdenk-
liche, das ihr im nächsten Augenblick in die Quere kam, ohne störende Ver-
nünftigkeit begreifen. Sie wollte die Dinge entdecken, anfassen, untersuchen 
und sie sorglos liegen lassen, ohne sich über die konkreten Zwecke ihres 
Tuns den eigensinnigen Kopf zu zerbrechen. Sie wollte keine weiteren Vor-
gaben, kein festes Ziel, keinen Zeitplan und vor allem keinen Zwang zu 
mühsamer Systematik. Sie wollte sich beim Schreiben unbefangen das Ver-
gnügen gönnen, sich ofenfrische Sätze auszudenken, mit denen sie pointiert 
über die ungewöhnlichen Details ihrer Entdeckungsreise berichten könnte;  
Sätze, die so vielschichtig sind, wie einst die fetten Doboschtorten ihrer 
Oma. Sie wollte keine strengen Regeln, wenn es ihr gelungen war, sich am 
tanzenden Geist zu berauschen. Sie wollte Wissen ohne Maßstab und das 
Recht, frei zu denken ohne ein begrenztes logisches Gesetz. Ihre Leser soll-
ten all jene sein, denen das Tanzen des Denkens ohne Preisrichter gefiel. 
 Die beiden Seelen in meiner Brust waren sich im Alltag nicht Feind. 
Im Grunde mochten sie sich sogar. Zwar durchkreuzten sie einander man-
che Pläne, doch der ersteren gefiel die Lebendigkeit der zweiten und der 
zweiten war es gerade recht, dass ihr die erste den vernünftigen Rahmen 
bot, in dem sie selbst unvernünftig sein konnte. Bei der Arbeit am Funda-
ment des ersten Kapitels hatte aber offensichtlich keine Seite es für nötig 
gehalten, darauf zu achten, was die andere gerade tat. Das sah man der 
Mauer an. Große rote Lehmziegel waren mit gelben und rosa verschiedener 
Größe und Form zu einem Bauwerk verbaut, das der Mann vom Bauamt 
kaum als tragfähig hätte durchgehen lassen. Allerdings, so meinte er, sei die 
Sache nicht hoffungslos. An manchen Stellen stimme die Statik. Die linke 



 

 13 

und die rechte Hand hatten auch ohne zu wissen, was die andere gerade tat, 
etwas Originelles geschaffen. Nur, dass es manchmal noch zu wenig harmo-
nierte.  
 Nach der Bestandsaufnahme des Schadens und der Analyse seiner 
Ursachen beschloss ich, keinen der Blickwinkel bei der geplanten Untersu-
chung auszuschließen. Es sollte aber auch keiner der beiden für sich allein 
die Vorherrschaft beanspruchen, denn ich wollte eine Dialektik aus klarer 
Wissenschaftlichkeit und spielerischer Betrachtung versuchen. So nahm ich 
leichten Herzens Abschied vom ohnehin vermessenen Anspruch, eine sys-
tematische Arbeit zu einer daseinsanalytischen Tiefenpsychologie des Kon-
takts zu schreiben. Ich begnügte mich mit der Absicht, ein paar Skizzen zu 
liefern und fand in der bewussten Begrenzung des Anspruchs mehr Spiel-
raum als unter dem Joch des Ideals. 
 Im Wesentlichen wollte ich nun zwei Ziele erreichen. Die Lektüre 
sollte in gleichem Maße nützlich sein wie sie dem Leser zweckfrei Spaß 
macht. Und genauso sollte es mir beim Schreiben ergehen. Wenn es der 
Stand der Dinge erforderlich machte, sollte der gestrenge Psychotherapeut 
mit einem nüchternen Blick federführend sein. Sonst wollte ich das Feld der 
freien Neugier überlassen, damit das Stroh in meinem Kopf an ihrer Fackel 
Feuer fängt.  
 
Nach dieser Entscheidung ging das Schreiben zunächst viel besser von der 
Hand. Es entstand eine Reihe von Kapiteln, die sich zu einem Patchwork 
rund ums Thema gruppierten. Ausgehend von der etymologischen Analyse 
der Begriffe „Kontakt“, „Berührung“ und „Verbindung“ formulierte ich 
neun wesentliche Kriterien des „reinen Kontakts“, die ich für besonders 
wichtig hielt. Dann untersuchte ich die Ursachen der Kontaktstörungen und 
entwarf erste Skizzen für die geplanten Kapitel Formen der Kontaktstörung und 
Therapie der Kontaktstörung1.  
 Während ich über den Kontakt des Ich zum Du so für mich hin-
schrieb, kamen mir immer mehr Einfälle, die sich mit der Frage der existen-
ziellen Ortsbestimmung dieses Ichs beschäftigten. Zunächst brachte ich 
diese Einfälle in Fußnoten unter. Mit der Zeit nahmen die Fußnoten jedoch 
überhand und im Text entstand erneut Verwirrung. Bald war auch klar, dass 
der Plan, der Verwirrung Herr zu werden, indem ich der Ortsbestimmung 
des Ichs im Beziehungsfeld seiner Existenz ein eigenes Kapitel widmete, zu 
kurz griff. Mein Konzept, eine Theorie des therapeutischen Kontakts allein 

 
1 ...die ich später umbenannt habe. 



 

 14 

um den Kontakt zwischen Therapeut und Klient herum zu zentrieren, brach 
bald unter der Last seiner Widersprüche in sich zusammen. 
Mir wurde klar, dass ich die Bedeutung des Ich-und-Du-Kontakts zwischen 
dem Klienten und seinem Therapeuten als eine Modellbeziehung für Ich-
und-Du-Kontakte im Allgemeinen und für das seelische Befinden des Kli-
enten im Besonderen - vermutlich aus eigenen Trennungsängsten, Kon-
trollbedürfnissen und narzisstischen Ansprüchen heraus - überschätzt hatte. 
Zu wenig beachtet hatte ich im Gegensatz dazu erstens die Rolle einer kon-
sequenten Analyse des aktuellen Kontaktmusters des Klienten und zweitens, 
wie unüberschätzbar wichtig es ist, diese aktuellen Muster beharrlich mit 
jenen zu vergleichen, die ihn von Anfang an, seit seinem Ur-sprung ins Da-
sein, prägten; denn die Seele wird bei jedem späteren Sprung an jenen Bo-
den denken, auf dem sie als erstes gelandet war. Und drittens: Die Rolle des 
existenziellen Kontakts des Klienten zu sich selbst - also die Begegnung mit 
seinem eigenen Selbst - hatte ich durch die Bündelung des Blicks auf die 
zwischenmenschliche Ebene weitgehend ausgeblendet. Erst durch die vielen 
Einfälle und Fußnoten war mir die zentrale Bedeutung dieses Kontakts 
wieder bewusst geworden. Ein gesunder Kontakt zu anderen gelingt nur, 
wenn ein gesunder Kontakt zu sich selbst besteht. So formulierte ich den 
Ansatz des Buches neu. 
 

2. Zweifache Verbindung 
 
Jetzt stand für mich fest, dass ich ein Buch über diese beiden Ebenen des 
Kontakts schreiben wollte und dass es galt, die bereits geschriebenen Ab-
schnitte unter Berücksichtigung der veränderten Prämisse neu zu überden-
ken. 
 Das erweiterte Konzept legte es außerdem nahe, den Kreis der mögli-
chen Leser neu zu fassen. Wenn die spezifische Beziehung zwischen Thera-
peut und Klient zwar wichtig ist, aber doch nur besonderes Hilfsmittel in 
einem speziellen Kontext der Begegnung, und wenn es im Wesentlichen um 
den Kontakt des Menschen zur eigenen Existenz geht, in dessen Rahmen 
der Ich-und-Du-Kontakt als wichtigster Prüfstein und wesentlichste Frucht 
erscheint, dann braucht sich das Buch nicht nur an „Kontaktberufler“ zu 
wenden. Zwar mögen diese, zum Beispiel Psychiater und Psychotherapeu-
ten, Kindergärtnerinnen, Lehrer, Ausbilder, Psychologen, Pflegeberufler, 
Ärzte, Sozialarbeiter und Therapeuten aller Couleur von Berufs wegen be-
reits eine Affinität zum Thema „Kontakt“ mitbringen, das Thema geht aber 
letztlich alle an, die sich dafür interessieren, was zwischen ihnen und den 



 

 15 

anderen passiert und was sie an die Wurzeln ihres Daseins bindet. Eine 
Theorie (von griechisch: theoria = Anschauung) des Themas „Kontakt“ 
kann jedem nützlich sein, der sein Leben zu verstehen versucht. 
 
So überlasse ich zunächst das Wort dem Psychotherapeuten. Er hat den 
Auftrag, um Verständnis zu werben, dass sein Blickwinkel trotz allem eine 
besondere Rolle spielt und es ihm an vielen Stellen schwerfallen wird, Fach-
ausdrücke zu vermeiden. In der Hoffnung, dass er die Enttäuschung seines 
ursprünglichen Anspruchs auf besondere Bedeutsamkeit dann besser ver-
schmerzen wird, soll er als allererstes sagen, wie die Dinge aus seiner Per-
spektive stehen: 
 
Die wichtigste Voraussetzung der psychotherapeutischen Wirksamkeit ist 
der Kontakt zwischen Therapeut und Klient. Durch den Kontakt und im 
Kontakt wirkt das therapeutische Handeln. Zwar findet Therapie auch im 
Gruppenraum, in Amerika, auf der Couch und in der Klinik statt, diese 
Ortsbestimmungen sind jedoch zweitrangig. Sie beschreiben mehr aus-
tauschbare Topographie als den wesentlichen Raum, in dem die therapeuti-
sche Dynamik vonstatten geht. Therapie kann ebenso gut im Zoo oder im 
Dampfbad stattfinden; zumindest sobald Therapeut und Klient bereit sind, 
sich aus den üblichen Vorgaben zu befreien. 
 Unabhängig von den wechselnden Bühnen der Ereignisse und unab-
hängig von den formalen therapeutischen Techniken, die zur Anwendung 
kommen, bleibt Kontakt aber der eine gemeinsame Nenner, ohne den es 
nicht geht. Der interpersonelle Kontakt, die Kommunikation zwischen zwei 
Menschen ist das Feld jeder therapeutischen Begegnung.  
 
Psychotherapie ist eine Sonderform zwischenmenschlichen Kontakts. 
Gleichzeitig ist sie ein exemplarisches Beispiel, an dem man die allgemein-
gültigen Gesetze des Kontakts deutlich machen kann. Analysiert man die 
Grundregeln des therapeutischen Kontakts im Speziellen,  lässt sich auch 
das prinzipielle Muster zwischenmenschlicher Begegnungen im Allgemeinen 
beschreiben. 
 Ein gesundes Seelenleben und eine gesunde menschliche Existenz 
überhaupt sind ohne Begegnung, Kontakt und Kommunikation nicht denk-
bar. Schwer vorstellbar ist es umgekehrt, dass ein Mensch, dem ein authenti-
scher Kontakt zu seiner Umwelt problemlos gelingt, gleichzeitig psychisch 
krank sein sollte. So sind neurotische oder gar psychotische Fehlhaltungen 
immer auch als Kontaktstörungen zwischen der betroffenen Person und 
ihrer Umwelt zu verstehen. Symptome sind seelische Konstrukte, die den 



 

 16 

Kontakt entweder aktiv verhindern oder, die ihn in reduzierter, gleichsam 
verkrüppelter Form ermöglichen. Gleichzeitig sind Symptome aber auch 
halb erfolgreiche Versuche, tiefergreifende Kontaktstörungen zu überwin-
den. Das Symptom ist ein menschliches Verhalten, das den Ausdruck der 
Lebendigkeit nur in verhaltener Form zulässt.  
 
Gemessen an dem was möglich ist, ist die Mehrzahl der normalen Kontakte 
durch unverstandene Ängste, Vorbehalte und verleugnete Bedürftigkeit in 
ihrer Qualität gestört. Normalität und pathologische Störung gehen ineinan-
der über. Normal ist oft nur das, was vom eigentlich Möglichen übrigbleibt. 
Die Phänomenologien der intensiven zwischenmenschlichen Begegnung 
und des professionell-therapeutischen Kontakts ähneln sich in Teilbereichen 
dabei um so mehr, je besser sie werden. Der gute Therapeut ist kein distan-
zierter Experte, der verkorkste Seelenstrukturen mit psychologischem Rönt-
genblick durchschaut und sie durch mächtige „Techniken“2 wieder in Reihe 
bringt, sondern er bietet dem Klienten in einer echten Begegnung die Mög-
lichkeit, zunehmend frei zu sprechen und ohne Angst zu hören, wie ihn der 
Therapeut in seiner Rolle als kompetentes Gegenüber sieht. Der Therapeut 
sucht mit dem Klienten nach Möglichkeiten verbesserter Kommunikation. 
Das Ziel ist erreicht, wenn der eine dem anderen ein authentisches Gegen-
über ist. Das Ziel ist erreicht, wenn beide unbefangen miteinander reden, 
wie es gesunde Erwachsene miteinander tun. Das Ziel ist erreicht, wenn 
jeder sich ausdrückt, ohne den Eindruck, den er dabei macht, vorauszupla-
nen. 
 
Der Einsatz der tiefenpsychologischen Analyse innerseelischer Dynamiken 
in der Therapie dient letztlich der besseren Einbindung des Ichs in den 
Kontext seiner Umgebung. Er dient der besseren Kommunikation des Kli-
enten mit seiner inneren und äußeren Lebenswelt. Die tiefenpsychologische 
Theorie, die der deutenden Sinngebung als Grundmuster dient, ist ein Pro-
dukt unzähliger Kontakte. Sie entstand aus Kontakten und sie dient dem 
Kontakt. Der Therapeut nimmt mit seiner deutenden Sinngebung Kontakt 

 
2 Die einzig wahre „Technik“ der Therapie ist die qualifizierte Kommunikation über die 

faktische, kognitive und emotionale Lebensart der Klienten. Qualifizierte Kommunikation 

zeichnet sich durch Wahrnehmung, Reflexion und Authentizität des Ausdrucks aus.  Sie ist 

eine Kommunikation, der außer der Fokussierung des Klienten jede „Technik“ im Grunde 

fehlt. Konkrete Techniken sind für die Kommunikation nur förderlich, wenn ihr Einsatz 

transparent gemacht wird. 



 

 17 

zum Klienten auf und versucht damit, den Kontakt des Klienten zu sich 
selbst zu verbessern. 
 
Wer ungehindert im Kontakt zu seiner Umwelt steht und im lebendigen 
Austausch darin aufgeht, wird keinen Psychotherapeuten brauchen. Ihm ist 
das Gespräch mit einem Freund oder Partner „Therapie“ genug, um jene 
Impulse zu finden, die er zur Überwindung seelischer Konflikte braucht; zur 
Überwindung von Konflikten, in denen er sich - allein auf sich gestellt - 
verfangen würde. 
 
Das losgelöste Individuum ist eigentlich nur der vordergründige Teil seiner 
selbst. Es ist ein besonderer Pol seines ganzen Wesens. Denn ohne sinnvol-
le Kommunikation wird sich der Mensch zur eigenen Sackgasse, in deren 
narzisstischer Hassliebe er stecken bleibt. Das Individuum ist nicht nur in 
sich unteilbar, sondern es ist auch vom Kontext unabtrennbar. Das Indivi-
duum und seine Umwelt lassen sich nicht ohne Schaden auseinanderdividie-
ren, denn Kontakt ist eine wesentliche Grundbedingung der Individualität. 
Auf Dauer wäre kein Mensch sich selbst Thema genug. 
 
Psychotherapeuten sind Fachleute, deren Aufgabe es ist, Kontakte herzu-
stellen und damit Kommunikation zu ermöglichen. Ihre Professionalität 
besteht darin, mit Geduld und Weitsicht auch mit solchen Menschen im 
Kontakt zu sein, deren seelische Abwehrmanöver gegen unbefangene 
Kommunikation derart übermächtig sind, dass sie gesunde Beziehungen 
entgegen der eigenen Sehnsucht vereiteln und deren übliches Umfeld sich 
daher resigniert und verärgert abwendet; mit Menschen also, die trotz all 
ihrer aktiven Manöver zur Abwehr gefürchteter Kontakte unter der entstan-
denen Einsamkeit leiden. Therapeuten (von griechisch: therapon = Gefähr-
te) sind Experten der Gemeinsamkeit. Sie leben davon, Katalysatoren ver-
besserter Beziehungen zu sein. Ihr Beruf ist es, zu wissen, wie man die Seele 
des einzelnen mit der Gemeinschaft, wie man ein Ich mit dem Du und dem 
Wir verbindet, ohne dass sich eine der Parteien dabei ungebührlich verbie-
gen müsste. Therapeuten begleiten den in seine verletzte Egozentrik verirr-
ten Klienten zurück in bewohntes Gebiet. Sie sind Gefährten in der Gefahr 
der Annäherung. 
 
Wer nicht als verschrobener Asket in der Wüste lebt, hängt wesentlich von 
der Qualität seiner Kontakte ab. Und selbst der Asket sucht in der Wüste 
letztendlich keine Einsamkeit, sondern er sucht nach einer ganz besonderen 



 

 18 

Begegnung - zu seinem Gott, wie er die höchste Nähe nennt, nach der er 
sich in seiner Einsamkeit sehnen kann. 
 Wenn hier von Gott die Rede ist, dann als Symbol, das für jene Di-
mension steht, die sich als absolut erahnen lässt und auf die sich jedes Ich 
bewusst zu beziehen versucht, sobald es von der Präsenz des Absoluten - in 
der Welt oder jenseits davon - überzeugt ist. Besser als der Begriff „Gott“ 
scheinen die Begriffe „Existenz“, „Wahrheit“ oder „Selbst“ dazu geeignet, 
den Bezugspunkt dieser Ebene des Kontakts zwischen dem Ich und der 
Welt zu benennen, weil dem klassischen Gottesbegriff etwas Altväterliches 
anhaftet, dem man heutzutage nicht mehr unbefangen vertrauen mag. Ganz 
gleich zu welcher Wortwahl man sich aber entscheidet, eine Psychotherapie, 
die tatsächlich die tiefsten Ebenen der Person erreichen will, kommt nicht 
daran vorbei, sich mit dem zu beschäftigen, dem gegenüber der Mensch 
mehr verantwortlich ist als der Menschenwelt. 
 
Zum besseren Verständnis der grundlegenden Kräfte und Strukturen, die 
das Wesen des Kontakts bestimmen, soll im zweiten Kapitel des Buchs 
zunächst der Sinn des Begriffs und einiger seiner Teilsynonyme erhellt wer-
den. 
 Dann wird im dritten Kapitel versucht, aus den Ergebnissen, die bei 
der etymologischen Analyse der Begriffe gewonnenen wurden, die Struktur-
kriterien des „reinen Kontakts“ als intensive Sonderform zu beschreiben. 
Die etymologische Analyse gilt hier als die objektivste Methode, um Hinwei-
se auf das Wesen des reinen Phänomens zu erhalten, denn beim Muster der 
Sinnverweise, die man so entdeckt, handelt es sich um ein tausendfach aus-
gesiebtes Resultat des menschlichen Denkens. Man findet so den kleinsten 
gemeinsamen Nenner der indogermanischen Sprachfamilie. Man kann des-
halb davon ausgehen, dass subjektive Aspekte, wie sie ein Rolle spielten, 
wenn man sich auf einzelne Autoren berufen würde, zum großen Teil her-
ausgefiltert sind; abgesehen von der Subjektivität des spezifischen Stand-
punkts „indogermanischer Mensch“. 
 Das vierte Kapitel befasst sich mit den Ursachen der Kontaktstörung 
in psychologischer und soziologischer Hinsicht. Man kommt so zur Er-
kenntnis, dass unser kulturelles Klima, dass die Erziehung, der das Neuge-
borene nur allzu oft nach dem ersten Schrei anheim fällt, gesunde Kontakte 
recht häufig im Frühling schon erfrieren lässt. 
 Im fünften Kapitel wird eine Art existenzieller „Ortbestimmung“ des 
Ich versucht, um dessen Wohlbefinden es dem Buch letztendlich geht. Will 
man dem Ich etwas Gutes tun, muss man schließlich wissen, wo es sich im 
Kontext der übrigen Phänomene des Kosmos ungefähr befindet. Es liegt 



 

 19 

dabei an der Komplexität der Angelegenheit, dass dieser Versuch trotz sei-
ner scheinbar analytischen Sprache eher kreativ-poetisch bleibt und dass 
man wie beim Pointillismus nur verschwommene Konturen sieht. 
 Das sechste Kapitel untersucht die Formen der Kontaktstörung und 
das siebte die Heilung der erkrankten Kontaktfähigkeit. Es geht dort darum, 
näher zu betrachten, worauf der Psychotherapeut in seiner Rolle als Kon-
taktexperte achten muss, damit der kurze therapeutische Kontakt auf das 
weitere Schicksal des Klienten einen nachhaltigen und heilsamen Einfluss 
nimmt. Dabei ist es austauschbar, ob man die Ergebnisse der Untersuchung 
in seiner Arbeit als Therapeut oder in seinem Leben als Mensch zur An-
wendung bringt. Denn Therapie ist eine Schule des Menschseins. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 20 

II. Die Etymologie der Begriffe 
 

1. Kontakt 
 
 
1.1. Die Religion, die Antike, die Renaissance 
 und deren Verbindung 
 
Mit der Machtübernahme des Christentums wurde der Beginn des Mittelal-
ters eingeläutet. Gleichzeitig brach der unmittelbare Kontakt des abendlän-
dischen Denkens zu seinen antiken Ursprüngen ab. Leitidee des Christen-
tums war der Kontakt zum idealen Einen und die Einbindung in die Ge-
meinschaft, die sich in seinem Namen zusammenschloss; denn es hieß: ‘Ich 
bin das Wort’ und ‘Wo zwei in meinem Namen zusammen sind, da bin ich 
mitten unter ihnen’.  
 Mit dem Auftrag ‘Liebe deinen Nächsten wie dich selbst’ wurde vom 
christlichen Heilsgedanken der Ich-und-Du-Kontakt als jener wesentliche 
Bereich der menschlichen Existenz benannt, in dem die Präsenz der Wahr-
heit aufleuchtet, sofern man sich an die göttlichen Gesetze dieser Wahrheit 
und des Kontakts hält, der von ihrem Licht durchdrungen ist. 
 Zum selbstverständlichen Repertoire antiker Gesellschaftsordnungen 
hatte bis dahin die fraglose Ausbeutung der Schwachen durch die Mächtigen 
gehört. Da die Versklavten und Benachteiligten diesen Missbrauch zwi-
schenmenschlicher Kontakte am härtesten zu spüren bekamen, wundert es 
nicht, dass die christliche Religion3 bei den Armen und Beladenen auf einen 

 
3 Das Wort „Religion“ stammt vom lateinischen Verb „re-ligare = wieder-anbinden“. Es 

meint die Kontaktaufnahme des Menschen zu Gott. 

Seit die Menschen Individuen sind und sich über diese Individualität Gedanken ma-

chen, stellen sie mit Schrecken fest, dass sie als Individuen der Willkür der Elemente ausge-

setzt sind. Daher versuchen sie sich durch Religion an Gott wiederanzubinden und sich so 

aus der furchterregenden und unverbindlichen Freiheit der Individualität in die Sicherheit des 

absolut Wahren zu retten. „Gott“ entspricht der Ahnung des Geistes, dass er nur im Wahren 

zu Hause sein kann. 

Individualität führt daher zur Beschäftigung mit den verschiedenen Methoden der 

Kontaktaufnahme. Mehr noch: Individualität konstituiert sich als das persönliche Muster des 

Kontaktverhaltens auf den verschiedenen Ebenen einer menschlichen Existenz und so wie 

Religion immer mit Wahrheit und Kontakt zu tun hat, so ist wahrer Kontakt immer auch 

religiös. Religiosität ist ein Strukturkriterium und die spontane Ausrichtung heiler Individuali-

tät. Beide bilden eine ontische Einheit. Die primäre Religion besteht in der Treue zur eigenen 

Wahr-nehmung. Das Ausmaß der Individualität entspricht der Bereitschaft des Individuums, 



 

 21 

fruchtbaren Nährboden fiel. Der christlichen Hinwendung zum „Guten“, 
der Suche zum absolut Wahren, entsprach der Abbruch aller Verbindungen 
zu der als sündig empfundenen antiken Geisteswelt, da sich diese in den 
Augen der Christen nicht klar genug gegen die Rohheiten ihrer Zeit abge-
grenzt hatte. Im rigorosen Eifer des Gefechts schnitt man jedoch nicht nur 
die Verbindung zu den Verfehlungen, sondern auch die zu den gesunden 
Wurzeln der Antike ab. 
 Erst als sich die Hoffnung, die Macht einer Kirche sei der hinreichen-
de Wegbereiter einer menschlichen Gesellschaft, die diesen Namen ohne 
Einschränkung verdient, im Dunkel der Jahrhunderte als Trugschluss erwie-
sen hatte, und erst als die Macht dieser Kirche nicht mehr groß genug war, 
die Kritik an ihrem Treiben gewaltsam zu unterbinden, konnten die Kritiker 
laut sagen, was sich so mancher schon seit langem dachte: dass die Kirchen 
zwar angetreten waren, den Kontakt zwischen Mensch und Gott zu vermit-
teln, dass die vom Klerus kontrollierte Form der Kontaktsuche, von entleer-
ten Ritualen abgelenkt und von Unfehlbarkeitsansprüchen zur Götzendiene-
rei verführt, ihr eigentliches Ziel verfehlte. Die beginnende Entmachtung 
der Kirchen im Ausklang des Mittelalters war daher ein Etappensieg der 
wahren Religion. 
 Nachdem sich Humanismus und Aufklärung als tüchtige Konkurren-
ten der Kirche etablieren konnten und man wieder über den Tellerrand der 
Dogmen hinweg nach den Regeln der Menschlichkeit Ausschau halten durf-
te ohne auf dem Scheiterhaufen zu landen, nahm das abendländische Den-
ken in der Renaissance wieder direkten Kontakt zu seinen antiken Ursprün-
gen auf und die alten Gedanken wurden in neue Sprachen übersetzt. So 
wurde auch das Wort „Kontakt“ im 17. Jahrhundert vom lateinischen Be-
griff „contactus“ abgeleitet und ins Deutsche übernommen.  
 
 
1.2. Contingere 
 
Im Wort „Kontakt“ fließen zwei lateinische Vorstellungen, die bereits ge-
trennt voneinander eine gewisse thematische Verwandtschaft erahnen las-
sen, zu einem verstärkten Sinnbild zusammen. Man erkennt leicht das Verb 
„tangere = berühren, verbinden“ und die Vorsilbe „kon = mit“. „Kon“ und „tan-

 
Wahres durch seine Wahrnehmung anzunehmen. Die individuelle Wahr-nehmung ist der 

ursprüngliche religiöse Akt. Jeder Ritus, der die individuelle Wahr-nehmung als einzige Quel-

le authentischer Religiosität bezweifelt, offenbart sich als sektiererische Abweichung vom 

reinen Glauben. 



 

 22 

gere“ beschäftigen sich mit dem gleichen Thema, wenn man beim „kon“ an 
das Miteinander zweier Teile denkt und beim „tangere“ an deren Verbin-
dung. So kam es, dass vom alten Rom bis zum lateinischen Mittelalter das 
Verb „contingere“ in Gebrauch war, dessen Bedeutung man von der des ein-
fachen „tangere“ im Grunde gar nicht unterscheiden konnte und das als 
Ursprung des „Kontakts“ gelten kann. 
 
 
1.3. Neben, bei und mit 
 
„Kon“ ist ein Sprössling des indogermanischen Adverbs „kom“. „Kon“ heißt 
auf deutsch „neben, bei, mit“. Abgewandelte Sinnfacetten des indogermani-
schen Ursprunges sind in der griechischen Präposition „katá = entlang, 
über...hin, von...herab, abwärts, völlig“ und im lateinischen „contra = gegen, 
gegenüber“ erkennbar. 
 „Kontra“, also „gegen“, ist zumindest im Lateinischen erstaunlicher-
weise die Steigerungsform des Begriffs „com = mit“. Der zweite Teil des 
Wortes nämlich, die Silbe „-tra“, ist ein Komparativsuffix, also ein sprachli-
cher Anzeiger, dass ein Vergleich (comparare = vergleichen) darüber statt-
gefunden hat, welche von zwei Mengen die größere ist. Im Vergleich zu 
„kon“ ist „kontra“ also mehr. Eigentlich heißt „kontra“ daher „mit-ter“, 
ohne dass uns hier bereits einleuchten würde, was wohl am „mit-testen“ 
wäre, wenn „gegen“ schon „mehr als nur mit“ ist. Beim lebendigen Kontakt 
gehört es wie beim Skat jedenfalls zu den Regeln des Spiels, dass man zum 
richtigen Zeitpunkt auch mal Kontra gibt. 
 
Bemerkenswert ist, was die Analyse der Präpositionen „neben“ und „bei“ 
zur Dynamik des Kontakts zu Tage fördert. „Neben“ ist eine moderne Ab-
wandlung des alten Begriffs „an ebani“ und meint eigentlich „auf gleiche 
Weise“. In Wörtern wie „ebenbürtig = von gleicher Geburt“ und „Eben-
bild“ wird dieser Sinn deutlich. Er unterstreicht die Tatsache, dass wirklicher 
Kontakt4 existenzielle Gleichrangigkeit der Beteiligten voraussetzt. 

 
4 Wenn hier von „wirklichem“ Kontakt die Rede ist, soll dies nicht heißen, dass es auch 

„unwirkliche“ Kontakte gäbe. Gemeint ist, dass sich Kontakte in ihrer Tiefe und Intensität, 

ihrer Echtheit und im Charakter ihrer Wirkungen unterscheiden. Was das Wesen des soge-

nannten „wirklichen“ oder „reinen“ Kontakts ausmacht, ist Thema des Buchs und soll ei-

gentlich erst herausgefunden werden, obwohl der Begriff hier bereits verwendet wird, als sei 

er schon geklärt. 



 

 23 

Die menschliche Neigung, sich nicht von Gleich zu Gleich zu begegnen, 
sondern sich entweder für etwas Besseres oder für etwas Schlechteres als die 
Nachbarn zu halten, ist eine Maßnahme zur Kontaktvermeidung. Der Ade-
lige, der etwas auf seinen Titel und die ausgewählte Farbe seines Blutes hält 
und der seinen Selbstwert aus der deklamierten Besonderheit seiner Ab-
stammung bezieht, sieht im einfachen Bürger einen Menschen niederen 
Rangs, weil er einen Vorwand dazu braucht, den potentiellen Neider auf 
Abstand zu halten und eine Erklärung, warum es legitim ist, auf dessen Kos-
ten gut zu leben5.  
 Der loyale Untertan seiner Obrigkeit macht mit vertauschter Rolle im 
Grunde etwas ähnliches. Um zu verhindern, dass er durch den Kontakt zu 
seinen hochmütigen Zeitgenossen mit denselben in Konflikt gerät, glaubt er 
brav, sich vor den irdischen Fürsten zu ducken sei gottgewollt und gehöre 
zum natürlichen Verhalten eines jeden Durchschnittsbürgers, der sich von 
dieser Pflicht nicht durch Reichtum freikaufen kann; was auch stimmt, falls 
man jene Natur meint, die auf dem Pavianfelsen zu Hause ist. 
 Daher spiegelt sich in der zwiespältigen Aussage des Begriffs „neben“ 
eine wesentliche Bruchlinie zwischenmenschlicher Beziehungen wider. Ob-
wohl sich im „neben“ das Wort „eben“ zur Sprache bringt und die Gleich-
rangigkeit derer ankündigt, die auf gleicher Ebene nebeneinander zusammen 
und so miteinander in Kontakt sind, drückt das Wort „neben“ oft ein Ver-
hältnis der Unterordnung aus. Das ist beim „Nebenbuhler“ der Fall, der aus 
seiner zweitrangigen Position heraus darum buhlt, zur Hauptsache der um-
worbenen Buhlin zu werden, bei der „Nebenfrau“, die womöglich erst auf-
rückt, wenn die Herrin wegstirbt und erst recht bei der „Nebensache“, die 
sich ihrem minderen Schicksal fraglos überlässt. Jeder Kontakt zwischen 
zwei Menschen birgt die Gefahr, dass der eine für den anderen darin neben-
sächlich ist.  
 Wird jemand jedoch durch die Struktur eines Kontakts zur Nebensa-
che erklärt, ohne dass dies durch eine bewusst akzeptierte soziale Rolle als 
ein bloß flüchtiges Rollenspiel verstehbar wird und nimmt er diese Abwer-

 
5 Dieselbe Haltung hat im Grunde ein Fleischkonsument gegenüber seinem Vieh. Hielte er 

menschliches Leben nicht grundsätzlich für wertvoller als das seiner einst gackernden und 

blökenden Mahlzeiten, bliebe ihm der Bissen wohl im Halse stecken. Im Umkehrschluss darf 

man daher pointiert behaupten, das aristokratische Weltbild, das den Rang einzelner hierar-

chisch nach ihrer Herkunft unterscheidet, ist die sublimierte Spielart eines nicht überwunde-

nen Kannibalismus. 



 

 24 

tung zur Nebensache ohne Murren hin, wird er dadurch psychisch krank.6 Je 
nackter sich Menschen begegnen, desto ebenbürtiger müssen sie sein, um 
durch die Begegnung keinen Schaden zu erleiden. Um kein Vernichter zu 
sein, muss der Geist, was ihm begegnet, beachten, als sei es er selbst. 
 
Auch im Adverb „bei“ taucht die mögliche Ambivalenz (= Zweiwertigkeit, 
Doppeldeutigkeit) der Kontakte auf. „Bei“ geht auf die indogermanische 
Wurzel „bhi“ bzw. „ambhi“ zurück und heißt heute „in der Nähe von“. Ur-
sprünglich meinte es „um...herum“ oder auch „von beiden Seiten“, worin die 
Nähe, die es heute unverblümt benennt, bereits beiläufig angesprochen 
wird. Verwandt mit dem „bei“ ist das deutsche Wort „beide“, ebenso wie das 
griechische „ampho“, das uns bei der besagten „Ambivalenz“, vor der das 
„bei“ uns warnt, noch heute in leicht verwandelter Form begegnet. Beim 
Kontakt stellt sich somit die Frage, ob er wirklich den beiden, die er zu-
sammenbringt, jenen Platz einräumt, der eine schädliche Ambivalenz7 ver-
hindert und ob es tatsächlich Nähe ist, was durch den Kontakt entsteht. 
 
Die Kernbedeutung der Vorsilbe „Kon“ liegt jedoch im Adverb „mit“. Ur-
verwandt mit dem deutschen „mit“ ist das griechische „meta“, das den dy-
namischen Charakter des „mit“ bestens beleuchtet. „Meta“ heißt „nach, 
hinter, später“ und weist auf einen Zustand hin, der erst durch eine Um-
wandlung, einen Wechsel oder ein Hinübergehen-von-da-nach-dort erreicht 
wird.  

 
6Weiter unten wird die „Ebenbürtigkeit“ als wesentliches Strukturelement des gesunden 

Kontakts ausdrücklich definiert. Andererseits ist psychische Gesundheit Teilaspekt gesunder 

Kontakte. Insofern also das „neben“ eine Verneinung des „eben“ ist, werden Menschen 

bereits dann psychisch krank, wenn sie nebeneinanderher leben, weil durch diese Form der 

Sozialität die Ebenbürtigkeit beharrlich verleugnet wird. Beim Nebeneinanderherleben wird 

der andere nebensächlich und fängt diese Botschaft zumindest unterschwellig auf. Ebenbür-

tigkeit ist jedoch der tatsächliche Maßstab des Selbstwertempfindens. Das soziale Muster des 

Nebeneinanders führt daher automatisch zur narzisstischen Problematik und je anonymer es 

in einer Lebenswelt zugeht, desto größer wird das Problem. 
7 Schädlich ist die Ambivalenz eines Kontakts allerdings nur, wenn sie nicht erkannt oder 

verleugnet wird. Ist dem so, nimmt man zum anderen eine falsche Haltung ein. Man kommt 

ihm näher, als es gut ist oder spiegelt eine Ferne vor, die nicht stimmt. Bestehende Ambiva-

lenzen gelten zu lassen, ist Voraussetzung dafür, dass echter Kontakt entsteht, und dass er 

aus sich heraus reifen kann. Indem man Ambivalenzen bei sich anerkennt und sie für den 

anderen erkennbar macht, entschärft man ihre pathogene Potenz. So ist Liebe zwar ein 

Zustand, in dem kein Hass mehr droht, aber nicht, weil man den Hass übersieht, sondern 

weil man ohne Angst über ihn redet.  



 

 25 

So beschäftigt sich die Metaphysik mit jenem Kosmos, in den die Seele hin-
überwechselt, sobald sie die irdischen Bande ihrer blinden Selbstsucht in die 
ätherische Weisheit des entfesselten Daseins8 verwandelt hat. Während sich 
die Physik des Diesseits in Formeln und Gesetze einfangen lässt, liegt das 
Meta jenseits der Berechnung und der Kalkulierbarkeit. Der metaphysische 
Kosmos ist aus Sicht des Geistes jene Seinsart, in der der Geist nicht mehr 
von der Natur, die ihn hervorbringt, getrennt, sondern in der er mit ihr eins 
ist. Die Metaphysik deutet auf die „Mitphysis“, in der das Hervorbringende 
(griech.: phyein = hervorbringen, entstehen) mit dem, was aus ihm entsteht, 
verschmolzen ist. 
 Die „Methode“ ist ein planmäßiges Vorgehen, das zum Beispiel im 
Falle der Untersuchungsmethode den Wechsel des Forschers von einer 
offenen Frage zur glücklich gefundenen Antwort erlaubt. Im Wort „Metho-
de“ verbirgt sich das „meta“ und das griechische „hodos = der Weg, der 
Gang“. Eine „Methode“ ist also ein „Übergang“, und wenn sie bei der wis-
senschaftlichen Forschung auch bloß den bescheidenen Übergang zu wach-
sendem Wissen ermöglicht, so ist sie doch mit der unbescheidenen Suche 
nach der letzten Erleuchtung im Zen verwandt, die den durstigen Asketen 
zur jenseitigen Quelle der absoluten Erkenntnis hinüberführt. 
 Das Wort „mit“ bezeichnet eher ein Projekt, eher ein ungewisses Un-
terfangen als ein statisches Beieinandersein. Es ist eher ein Ich-gehe-mit, als 
ein Ich-bin-mit; und schon gar kein Ich-liege-bei9. Wer folglich mit jeman-
dem in Kontakt tritt, tritt nicht auf der Stelle, sondern geht durch dieses 
Treten mit ihm fort. Weder bleibt er nur da und lässt den anderen kommen 
noch verschiebt er sich, bis er den anderen mit einem dumpfen „Buff“ tou-
chiert. Mitgift der Kontaktbereitschaft ist daher, dass man sich durch sie 
mitfortgibt. Und... dass man von sich ablässt, denn was man fortgibt, kann 
man nicht im gleichen Zuge halten. Wer das nicht will, kann sich auf keine 
wirklichen Kontakte10 einlassen. 

 
8 Unklar ist, ob die Seele quasi als virtuelle Substanz von hier nach dort hinüberwechselt, 

oder ob sie immer schon dort ist, sie ihr Sein aber da empfindet, wo die Dinge sind, deren 

Faszination ihre Aufmerksamkeit fesselt. Entfesselt wäre sie, wenn kein „weltliches“ Ding 

mehr ihr Interesse binden könnte, ihr im Spiel der Zugang zur ganzen Welt aber um so 

offener bliebe. Wenn man in allem sein will, muss man das Draußen ganz ertragen. 
9 Es sei denn, das Bei-liegen führt zu spezifischen Reaktionen, deren Folgen sich bis in die 

nächste Generation fortpflanzen, sodass durch diese Art des Beieinanderseins demonstriert 

wird, dass das echte „mit“ stets den Übergang vom alten zum neuen vermittelt. 
10 Gezielte „Kontaktpflege“ ist nichts, was tatsächliches Interesse am Kontakt verriete. Viel-

mehr ist sie ein Vermeiden wirklicher Kontakte, also jener Form, die etwas Wesentliches 

bewirken könnte. Wer seine Kontakte mit gezielter Absicht pflegt, macht sich verdächtig, sie 



 

 26 

1.4. Der volle Kontakt ist eine reine Katastrophe 
 
Oben haben wir gesehen, dass das griechische „katá“ und das „kon“ aus 
derselben sprachlichen Wiege stammt. „Katá“ bedeutet „von...herab“, „ab-
wärts“ oder „völlig“ - ganz so wie es sich in den Begriffen „Katabolismus“, 
„Katastrophe“ und „Katarakt“ verlautbar macht. 
 Der Katabolismus ist jene Teilstrecke des Stoffwechsels lebender Orga-
nismen, auf der die organischen Substanzen ihrer Körper wieder abgebaut 
und somit in ihre ursprünglichen Bestandteile zerlegt werden. In Analogie 
dazu ist auch der Kontakt ein dynamischer Umbauvorgang. Er wird nicht 
nur aufgebaut, sondern, solange er andauert, baut er Bestehendes ab. Er ist 
ein psychosozialer Prozess, also mehr als nur ein Zustand statischer Ver-
knüpfung. Im „reinen“ Kontakt werden bestehende psychische Strukturen 
katabolisiert; das heißt, es werden verfestigte seelische Muster, die zu cha-
rakteristischen Verhaltensschablonen geronnen sind, in wiederverwendbare 
Energien aufgelöst, sodass sich der Prozess der psychosozialen Umwand-
lung munter weiterdreht, so wie es das „meta“ im „mit“ schon verheißt. 
„Reiner“ Kontakt ist vergleichbar mit der chemischen Reaktion zweier Sub-
stanzen, die im Reagenzglas unausweichlich aufeinandertreffen. In beiden 
Fällen entsteht durch die Begegnung des Unterschiedlichen etwas tatsäch-
lich Neues.  
 Wer sich aus Kontakten also nicht heraushält, unterliegt dem Gesetz, 
dass das „meta“ des „mit“ auch für ihn gilt, zumindest soweit er den Kon-
takt tatsächlich wagt. Und er unterliegt dem Gesetz, dass er sich dem Wan-
del, den der Kontakt erzwingt, letztendlich überlassen muss.  
 „Katá“ heißt aber nicht nur „abwärts“, sondern auch „völlig“. Bei der 
berühmten Katastrophe ging die Titanic, wie man sich mit Grauen erinnert, 
dröhnend, knarrend und vollständig im schwarzen Schweigen des Eismeeres 
unter. Wörtlich übersetzt heißt „Katastrophe“ „die völlige Wendung“. Statt 
dass das Schiff als unsinkbare Herrin der Meere den Triumph des Menschen 
über die Natur bezeugte, so wie man es bei seiner Abfahrt im Hafen South-
hampton´s kühn voraussah, wendete sich das Blatt in einer Weise, die den 

 
zu sekundären Zwecken zu gebrauchen. Vielleicht will er Langeweile oder Trennungsängste 

vertreiben, vielleicht erhofft er sich geschäftliche Vorteile oder dass er auf diese Weise je-

manden kennenlernt, dessen Glanz ihm weiteres Zweifeln an sich selbst erspart. Vielleicht 

hält er sich aus Angst vor dem Fallen auch bloß an allem fest, was ihm das Schicksal momen-

tan noch nicht entreißen will. Indem er die immanente Dynamik des Kontakts jedenfalls für 

seine Zwecke zu zähmen versucht, missbraucht er den Kontakt mit dem Resultat, seine 

Lebendigkeit zu töten. Was übrigbleibt, sind bloß Beziehungsleichen. 



 

 27 

erhofften Triumph im Desaster vollständig scheitern ließ. Diese überra-
schende Vollständigkeit ist das eigentliche Wesen der Katastrophe. 
 Ein übereiltes Von-sich-Ablassen im Kontakt, die leichtsinnige Hin-
gabe an das andere, so phantasiert an dieser Stelle das Unbewusste weiter, 
könnte in letzter Konsequenz zum völligen Untergang der individuellen 
Selbstbehauptung führen. Vielleicht wird es dem Ich, wenn es ganz einem 
Du begegnet, im Sog der Ereignisse, die dieser Begegnung folgen, vollkom-
men gleichgültig, ob es die Begegnung überhaupt als jenes Ich übersteht, das 
sich selbst vor der Begegnung so wichtig war. Der „reine Kontakt“ erscheint 
als eine Katastrophe für jede partielle Identität. 
 Ein Indiz dafür, dass der Kontakt sich wie ein Fluss ohne Wiederkehr 
verhält, ergibt sich auch aus der semantischen Verwandtschaft des Begriffs 
mit dem Wort „Katarakt“. Katarakte sind Stromschnellen. Fließt das Leben 
schon außerhalb enger Kontakte beharrlich dahin, so wird die Fahrt erheb-
lich beschleunigt und durch die Macht der Strömung  unumkehrbar, je mehr 
sich das Boot dem „reinen Kontakt“ annähert. So war die Fahrt der ‘African 
Queen’ ein Gleichnis dafür, dass sich die Lebensbahnen von Bogart und 
Hepburn im Sog der Stromschnellen so miteinander verwoben, dass daraus 
die Unumkehrbarkeit von zwei gemeinsamen Schicksalen entstand, deren 
Ausgang keiner von beiden vorausgesehen hätte.  
 Ist nicht der Tod erst die größte Hochzeit des Lebens, so fragt das 
Unbewusste sich bang’, wenn sein Bewusstsein unbekümmerten Kontakt 
zum Bewusstsein eines anderen sucht, und sollten wir mit der Ankunft beim 
letzten der großen Ziele nicht besser warten, bis es dazu an der Zeit ist oder 
bis im Bewusstsein der Übermut dazu bereit steht, sich von der Illusion der 
Einzigartigkeit des eigenen Ichs tatsächlich ganz zu trennen? 
 Den Kräften, die nach Kontakt suchen, stehen Kräfte entgegen, die 
Kontakt aktiv vermeiden. Sinnvoll ist dieses Widerstreben sicher soweit, als 
dass das Ziel noch nicht erreicht ist, das Individuum mit der Einsamkeit der 
Existenz vertraut zu machen. Sinnvoll ist es darüber hinaus, weil Kontakt 
und Individuation in einer dialektischen Wechselbeziehung stehen und das 
eine das andere zum eigenen Werden braucht. Jeder gesunde Kontakt be-
kennt sich daher nicht nur zu den Werten, die man miteinander teilt und in 
denen man sich einig ist, sondern gibt ausdrücklich Raum für das, was vor-
erst nicht vereinbar ist und trennend bleibt. Kontakt setzt die Trennung 
derer voraus, die sich im Kontakt begegnen und je gelassener man die Tren-



 

 28 

nung ertragen kann, desto näher kommt man der Stelle, an der sich Kontakt 
und Trennung in etwas Neues übersteigen11. 
 
 
1.5. Grenzen 
 
Vom Verb „tangere“ bzw. dem gleichbedeutenden „contingere“ wurde das 
„Kontingent“ abgeleitet. Ein Kontingent ist ein wohldefinierter, also begrenz-
ter Beitrag; zum Beispiel ein Truppenkontingent bei einer Friedensmission. 
Oder der Begriff meint eine zugeteilte Warenmenge, also etwas ähnliches 
wie eine Ration. Wegen der Verwandtschaft der Begriffe ist es zum besseren 
Verständnis des „Kontakts“ sinnvoll, sich das Wesen des „Kontingents“ 
näher vor Augen zu führen. 
 Im oben genannten Beispiel ist ein Kontingent ein begrenzter, wohl-
definierter und umschriebener Beitrag zu einer Friedensmission. „Definiert“ 
stammt vom lateinischen Verb „definire“ und enthält das Wort „finis = Gren-
ze“. Die Vorsilbe „de“ gehört zur Wortsippe um das Adverb „zu“, dem auch 
das russische „do = bis“ zugeordnet ist. Es meint eine Richtung, auf die zu 
etwas abzielt. 
 So sagt man: ‘Samstag Nachmittag fahren wir zur Oma.’ 
 Durch die wartende Oma wird das Ziel definiert und das glückliche 
Erreichen des Ziels durch einen selbstgebackenen Kuchen belohnt. 
 „Definiert“ heißt also „auf-eine-Grenze-zu-und-bis-an-sie-heran“. 
Man fährt zur Oma, aber man fährt nicht an ihr vorbei, denn dann würde 
der Kuchen seinem wahren Schicksal, dem Verzehr, entgehen und die Vor-
freude der Oma auf die Ankunft ihrer Nachkommen müsste einen ver-
schwiegenen Tod erleiden. Und noch weniger als an der Oma vorbei fährt 
man über sie hinweg. Denn dann wäre nicht nur die Freude der Oma, son-
dern sie selbst dem Tode geweiht. Bei einem wohldefinierten Kontingent ist  
von vornherein klar, dass man seine Grenzen nicht überschreiten sollte. Das 
Kontingent soll den Raum innerhalb seiner Grenzen füllen. Und mehr soll 
es nicht. Führt man sich vor Augen, dass eine Friedensmission aus verschie-
denen Kontingenten besteht, versteht man den Sinn dieser Begrenzung und 
warum es gilt, sie geflissentlich zu respektieren. Indem sich die Kontingente 
an den Grenzen, die sie einhalten, gegenseitig berühren, ergänzen sie sich 
erst zum übergeordneten Ganzen der Friedensmission.  

 
11 Was man nur schwer mit einer Sprache beschreiben kann, die selbst erst den Kontakt des 

Getrennten betreibt. 



 

 29 

Berührung und Komplexität setzen den Respekt vor jenen Grenzen voraus, 
deren Existenz sie erst ermöglicht. Zwar kämen die Kontingente auch dann 
miteinander in „Berührung“, wenn sie ihre Grenzen nicht einhielten. Doch 
das wäre eher ein Aneinandergeraten als eine Berührung und es gäbe keine 
Friedensmission, sondern ein Schlachtfeld neuer Konflikte, auf dem die 
Kontingente um die Vorherrschaft miteinander konkurrierten. Aus den 
ursprünglichen Kontingenten wären neue Konfliktparteien geworden und 
die komplexe Mission würde von den entgrenzten Parteien zerschlagen. Die 
Bruchstücke, die daraus entstünden, wären nicht friedlich zu etwas Ganzem 
verzahnt, sondern im Streit ineinander verbissen. 
 
 
1.6. Geometrie und Begegnung 
 
Untersucht man weitere Abkömmlinge des Verbs „tangere“, verspricht dies 
neue Facetten des zentralen Phänomens „Kontakt“ zu erhellen. Leicht zu 
erkennen sind die Wörter „Tangente“, „tangieren“, „Takt“, „intakt“ und „Tan-
go“. Etwas mehr Phantasie braucht man bei „integer“, „taxieren“ und „tasten“. 
 
Eine Tangente, so erinnert man sich an den Geometrieunterricht, ist eine 
Gerade, die einen Kreis berührt. Der Tangens ist eine Winkelfunktion. Er 
bezeichnet den Abstand zwischen dem Berührungspunkt von Kreis und 
Tangente und der Schnittstelle dieser Tangente mit einer Geraden, die durch 
den Mittelpunkt des Kreises verläuft.  
 Bei der Untersuchung der Psyche und ihres Schicksals im Kontakt 
sollte man sich nun von perfektionistischen Ansprüchen an Eindeutigkeit 
und zwingende mathematische Präzision der Aussagen freimachen. Viel-
leicht ist die Psyche zwar eine Funktion und Erfindung der Mathematik12, 
um das Nichts durch eine Schar origineller Insassen zu bevölkern, unser 
Horizont ist aber zu eng, als dass wir sichere Erkenntnisse darüber haben 
könnten. Wie die Erfahrung mit der Analyse psychischer Phänomene näm-
lich zeigt, greift alles, was der Verstand von der Psyche begreifen kann, zu 
kurz. Immer hat man den Eindruck, dass man zwar berührt, vermutet und 

 
12 Also ein Gefüge komplexer mathematischer Gesetze, die durch den logischen Zwang ihrer 

Koexistenz abstrakte Felder zum Dasein bringen, Felder, zu deren Eigenschaften es gehört, 

sich von den simplen Ausläufer ihres Daseins aus zunächst das Einmaleins und dann das 

Integral bewusst zu machen und auf diese Weise sich selbst zu einem Strahl des Wissens 

derart scharf zu bündeln, dass man damit zu aller Letzt durch alle Felder, die sich selbst 

verstehen, hindurch in jenen Abgrund leuchten kann, in dem sich jede Spur verliert. 



 

 30 

erahnt, dass man Modelle erfindet, die manches gut beschreiben, aber man 
hat auch das Gefühl, dass der Verstand hoffnungslos hinterherhinkt, sobald 
man sieht, wie sich die Komplexität der Psyche jenseits des gerade eben 
abgesteckten Verstandeshorizonts schier endlos in neue Verästelungen er-
streckt. Daher braucht man nicht vor hinkenden Vergleichen zurückzu-
schrecken und kann aus der Tangensfunktion der Geometrie auf die Geset-
ze des Kontakts schließen. 
 13Je nachdem in welchem Winkel die zweite Gerade den Mittelpunkt 
des Kreises kreuzt, schwankt der Tangens periodisch zwischen Null und 
Unendlich. Diese Schwankung entspricht gleichzeitig dem Winkel und der 
Ausrichtung, mit der die zwei Linien aufeinandertreffen. Laufen sie parallel, 
geht der Tangens gegen Unendlich. Treffen sie senkrecht aufeinander, ist er 
gleich Null. In der Mathematik beschreibt der Tangens die Nähe des 
Schnittpunkts vom Ursprung. Ist der Tangens Null, ist diese Nähe maximal. 
Es gibt also zwei Ausrichtungen, bei denen die Nähe maximal ist und bei 
zwei anderen kommt keine Berührung zustande. Diesen geometrischen 
Bildern entspricht eine Regel des Kontakts.  
 Bei der Begegnung entsteht maximaler Kontakt, also größte Nähe, 
wenn der eine unverstellt sagt, was er wahrnimmt und der andere ihm dabei 
zuhört, ohne durch übereilte Urteile voreilig Stellung zu beziehen; wenn der 
Zuhörer das Gehörte also ohne Angst und Abwehr in sich gelten lässt. Die 
Nähe ist allerdings nur maximal, wenn der, der spricht, den anderen durch 
seine Aussagen nicht beherrschen will und wenn der, der hört, nichts zu 
hören versucht, was er gezielt dazu verwenden könnte, sich des Sprechers 

 
13 Tun Sie sich den Gefallen und überspringen Sie diesen Absatz! Erstens kann der Versuch, 

geometrische Bilder in genießbarer Sprache darzustellen, als qualvoll gescheitert gelten und 

zweitens ist die morphologische Verknüpfung der Tangensfunktion mit den Regeln der 

zwischenmenschlichen Begegnung - bloß weil es zwischen den Begriffen etymologische 

Zusammenhänge gibt - eine arge Strapaze für das ästhetische Empfinden unseres assoziati-

ven Verstandes. Selbst wenn der Weg über Hühnerfeld tatsächlich nach Rom führen sollte, 

gibt es keinen Grund, nicht darauf zu verzichten. 

 Warum ich selbst dann nicht darauf verzichte? Weil ich solange in den Plan verbissen 

war, das karge Niemandsland durch einen kühnen Brückenschlag zu überwinden. Zu groß 

war der Ehrgeiz, die Flüchtigkeit des Daseins zu entkräften, indem der Augenblick der Be-

gegnung unverlierbar im ewigen Bestand mathematischer Gesetze verankert wird, als dass ich 

jetzt den Gleichmut hätte, der Übermacht, die mich zurückweist, mein Scheitern einzugeste-

hen und das bemühte Konstrukt gelassen einzureißen. Da die Mathematik sich meiner Sehn-

sucht entzieht, will ich die Teilnahme an ihrem Königreich verweigern und draußen stoisch 

untergehen. 



 

 31 

zu bedienen. Maximal ist also ein Kontakt, wenn man den anderen wie eine 
Tangente berührt, ohne in ihn einzudringen. 
 Kein Kontakt entsteht, wenn der eine dem anderen immer zustimmt, 
oder ihm stereotyp widerspricht. In diesen Fällen wird wirklicher Kontakt 
vermieden, obwohl er scheinbar stattfindet.  
 Wer immer zustimmt, ist dem anderen nicht gegenwärtig, sondern 
schlüpft in ihn hinein, weil er die Entfernung zu ihm fürchtet und weil er 
sein Gegenüber als Handschuh gegen die Unbilden des Lebens zu benutzen 
gedenkt. Er macht sich durch sein stellungsloses Ja so unangreifbar wie ein 
Torero, hinter dessen Tuch selbst die Wut eines Stiers immer nur ins Leere 
geht; und wer unangreifbar ist, ist auch unberührbar. Die Nähe des steten Ja 
ist eine versteckte Distanz, die die Verweigerung echter Präsenz verleugnet. 
 Wer andererseits stets widerspricht, dessen kritiklose Distanz ist keine 
Selbständigkeit. Sie ist Folge davon, dass ihm die Nähe nicht geheuer ist und 
er die Gefährlichkeit des anderen aus der Ferne besser zu kontrollieren 
hofft. Seine scheinbare Autonomie ist kein wirklicher Hafen der Sicherheit. 
Sie ist eine Folge der Angst, dass er sich aus lauter Sehnsucht kopfüber in 
eine Nähe stürzen könnte, die ihn schamlos missbraucht.  
 Mühsame Annäherungen durch handschriftliche Berechnungen mö-
gen heutigen Mathematikschülern bei der Ermittlung der Länge des Tan-
gens durch die simple Bedienung ihrer Rechnertastatur erspart bleiben. Wer 
nach echten Berührungspunkten beim Kontakt mit einem Partner sucht, 
muss sich die Mühe der schrittweisen Annäherung und der Überwindung 
seiner Ängste aber oftmals machen. Schrittweise ist die Annäherung des-
halb, weil man bei der Begegnung nicht nur den anderen berührt, sondern 
weil man sich zum Berühren des anderen zuerst selbst finden muss. So 
springt man im Kontakt zwischen sich und ihm. Der „reine“ Kontakt tanzt 
zwischen freiem Ausdruck und abgeschiedener Innerlichkeit hin und her. 
 Zwar kann man mit einer Portion geschulter Eloquenz und etwas 
Übung bei gesellschaftlichen Anlässen leicht Themen finden, über die es 
sich smalltalken lässt, doch verhindert diese Art der Flexibilität allzu schnell, 
dass man sich tatsächlich etwas sagt. Nur dem geübten Sprecher gelingt es 
ohne merkwürdige assoziative Sprünge, die sein Gegenüber irritieren könn-
ten, vom Vorteil des Breitreifens bei scharfer Kurvenfahrt und dem unmög-
lichen Verhalten der Frau Kostermann beim letzten Betriebsausflug ins 
Sauerland auf wesentlichere Themen überzuleiten. Bleibt es im Gespräch bei 
jenen Themen, die der Zufall den schwatzenden Partygästen auf die Lippen 
legt, umgehen sie damit geschickt die Fallstricke des näheren Kontakts und 
das Gesagte tangiert sie in aller Regel nicht. Am Tag danach sind die Inhalte 



 

 32 

vergessen und es ist, als wäre nichts geschehen - was notabene gar nicht zu 
verachten ist, denn intensiver Kontakt wäre auf Dauer unerträglich. 
 
 
1.7. Zwischen Hochmut und Stolz 
 
Verlassen wir nun das Feld der Winkelfunktionen und wenden wir uns dem 
Verb „tangieren“ zu! Das Verb verrät beim üblichen Gebrauch einen gewis-
sen Hochmut des Sprechers, der, wenn er sagt ‘Das tangiert mich nicht’, 
sich glauben machen will, er schwebe königlich erhaben über jener Sache, 
die ihn doch tangieren könnte, wäre der Sprecher nicht aus einer verleugne-
ten Furcht heraus auf der Flucht vor ihr. Wäre Kontakt, in dem jedes Tan-
gieren erst wirklich wird, nicht ein Feld, auf dem auch um Erhabenheit, 
Ausgeliefertsein und persönliche Autonomie gefochten würde, hätte der 
Sprachgebrauch dem Wort „tangieren“ nicht diese illusionäre Note unan-
tastbarer Unberührbarkeit gegeben, in der sich der, der sich für untangierbar 
hält, in einer trügerischen Sicherheit geborgen wähnt.  
 Tangiert, und zwar in einer Art und Weise, die durch feste Regeln vor 
Schamlosigkeit schützt, wird auch beim argentinischen Tango. Mehr noch als 
die erhitzten Körper berühren sich bei diesem Tanz zwei stolze Krieger der 
Erotik. Da es beim Tango mehr um die wachsam tastende Berührung des 
einen ungebrochenen Willens mit dem anderen geht, empfände man es als 
taktlos, wenn die Hände der Tänzer den heiligen Bann der erotischen Span-
nung durch nachlässiges Tasten am Körper des Partners durchbrechen wür-
den und die Erotik14 der Begegnung im billigen Abgrund libidinöser Ver-
brüderung unterginge.  
 Auch bei dem Kontakt, der nicht wie der Tango im Takt der Gitarren 
schwingt, geht das wahre Wesen der Begegnung unter, wenn man sich zu 
schnell erlaubt, in die Schwerkraft der Gemeinsamkeit zu kollabieren. Sehr 
oft geschieht das in der Psychotherapie, wenn es der Therapeut nicht 
schafft, trotz der Begegnung, mit sich selbst allein zu sein und er sich in eine 
konventionelle Freundlichkeit zu seinem Klienten flüchtet. Die therapeuti-
sche Wirksamkeit profitiert von einer differenzierten Distanz, aus der heraus 
der Therapeut sagen kann, was er für richtig hält, ohne sich in den Fallstri-
cken persönlicher Beziehungsinteressen zu verheddern. 
 Im Beziehungsleben der privaten Art gilt für das Überleben der Erotik 
die gleiche Grundbedingung; dass man sie nicht in einem Übermaß gemütli-

 
14 Wenn man dem Tango glaubt, ist Erotik eine Form der Begegnung freier Mächte. Sie 

droht mit Waffen, um den zu finden, der sich der Drohung nicht beugen will.  


