
   

 

 

Michael Depner 

 

 

 

Vom Hören und Staunen 

Sprache, Psyche und Wahrheit 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek: 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 

Deutschen Nationalbibliographie, detaillierte bibliographische Daten 

sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar. 

 

 

© Michael Depner 

Herstellung und Verlag: 

BoD - Books on Demand Norderstedt 

 

ISBN: 978-3-7386-2755-8 

 



   

Inhalt 

 

Einleitung          9 

 

1.  Meinung          12 

Die Meinung ist das Werkzeug verborgener Wünsche. 

2. Verstehen          16 

Der Verstand drängt in die Ferne. 

3. Absicht           19 

Manches Ziel steht für die Flucht vor einem Drachen. 

4. Lösung           24 

Man ist das Problem, dessen Lösung man sucht. 

5. Suche           28 

Aufzuwachen ist Etappenziel. 

6. Bedeutung          30 

Jedes Wort beweist den Sinn der Welt.  

7. Wesen           33 

Wesen sind, indem sie sich verwandeln. 

8. Arbeit           41 

Arbeit ist das Schicksal der Waisen. 

9. Leben           44 

Das Leben sucht die Versammlung des Ganzen. 

1o. Wirklich           47 

Unwirklich bleibt, wovon niemand weiß. 

11. Staunen           53 

Nichts ist selbstverständlich. 

 



12. Wehr           59 

Das Leben überwindet die Wirklichkeit. 

13. Recht auf Irrtum         61 

Recht hat der Aufrichtige. Wenn er bejaht, dass er 

sein Ziel nicht kennt, hat er auch Recht, wenn er irrt. 

14. Urteil           66 

Das Urteil ist die Ohnmacht Gottes. 

15. Sinn           72 

Man reist, um zu entstehen. 

16. Zeit            77 

Nach der Zeit kann man sich mit ihr versöhnen. 

17. Welt           81 

Wer satt ist, hungert nach Freiheit. 

18. Wahrheit          86 

Wahr ist, womit sich unser Wesen verträgt. 

19. Wahrnehmen         89 

Teile Dir den Schutz zu,  

den die Wahrheit in Dir zum Wachsen braucht. 

2o. Objektiv und Subjektiv       93 

Freiheit ist der Sturz in den Himmel des Seins. 

21. Sein            97 

Das Sein ist mein Gesetz und ich bin seine Freiheit. 

22. Schwindel          106 

Angst ist die Suche nach dem Heil in der Enge. 

23. Wissen           109 

Humor ist liebender Mangel an Respekt vor sich selbst. 

 



   

24. Himmel und Hölle        115 

Tugend ist das Laster des moralischen Hochmuts. 

25. Gehören           124 

Der Freie gehorcht der Wahrheit. 

26. Freiheit           127 

Das Freisein im Frieden ist der König der Ziele. 

27. Verbrechen          132 

Wer lebt, verbricht den Fortschritt. 

28. Erziehung          138 

Erziehung ist Missbrauch. 

29. Nachricht          146 

Wissen formt und richtet aus. 

30. Schule           152 

Die Schule ist die Zerstreuung,  

vor der sie uns schützen sollte. 

31. Gut            158 

Das Gute weist über seine Grenzen hinaus. 

32. Jenseits           163 

Das Jenseits versteht sich ins Diesseits. 

33. Schlecht           170 

Das Böse ist ehrlich besser als das Gute,  

das dahergeschlichen kommt. 

34. Trauer           174 

Trauer und Hass sind die ungleichen Kinder 

des Schmerzes. 

35. Beachtung          178 

Im Vergleich zu sich selbst ist man irreal. 



36. Lunge           184 

Mit Leichtigkeit tut man sich schwer. 



 

9   

EINLEITUNG 

 

Die Idee zu diesem Buch entstand vor ein paar Jahren. Damals nahm 
ich an einer gestalttherapeutischen Ausbildung teil. Zur Ausbildung 
gehörte, dass jeder ein Referat zu einem selbst gewählten Thema sei-
ner persönlichen Entwicklung halten sollte. Unbeeindruckt von der 
holprigen Ausdrucksweise wählte ich das Thema "Wie wachse ich in 
die Wirklichkeit des Hier-und-Jetzt? 
 Die erste Antwort auf diese Frage hatte ich schon während ihrer 
Formulierung parat: "Durch Wahrnehmung und Handlung". So war 
unklar, ob ich nun eigentlich eine Frage beantwortete, oder ob ich sie 
nur für bereits bekannte Antworten vorgab. Außerdem, hätte mein 
Referat bloß aus der Überschrift und vier Worten Text bestanden, 
hätte ich wesentlich dreister sein müssen, als ich war, um dazu zu ste-
hen und wäre dann doch nicht damit durchgekommen. Also musste 
eine umfangreichere Antwort her. Die Frage war tatsächlich wieder 
offen. 
 Auf der Suche nach einer Antwort wusste ich zunächst nicht, wo 
ich denn überhaupt suchen sollte. Sicherlich hatte sich noch nie je-
mand darüber Gedanken gemacht, wie ausgerechnet ich in die Wirk-
lichkeit wachsen solle. Also lag es nahe, nach der Antwort in meinem 
eigenen Kopf zu suchen. Doch halt! Liefe ich damit nicht Gefahr, mir 
eine Antwort einfach auszudenken, sie mir sogar zurechtzuphantasie-
ren und welche Anhaltspunkte außer meiner Selbstzufriedenheit hätte 
ich dann dafür, dass es auch die richtige Antwort ist? Lag denn die 
Antwort wirklich in meinem Bewusstsein, unter der einzigen Laterne, 
deren Lichtschein ich unmittelbar aufblenden kann oder würde es mir 
wie dem Betrunkenen gehen, der seinen Schlüssel vermutlich im 
Dunkeln verlorenen hat, ihn jetzt aber im Hellen sucht, weil er zur 
Suche das Laternenlicht zu brauchen glaubt?  
 Mir war bald klar, dass es viele verschiedene Antworten auf eine 
solche Frage gab. Je nachdem von welchem ersten Einfall ich ausging, 
führten die weiteren Assoziationen in unterschiedliche Richtungen. 
Eine der Möglichkeiten willkürlich zu wählen und durch diese Wahl 
zu behaupten, sie habe mehr Gewicht als die anderen, fand ich unbe-
friedigend. 
 Um eine größere Gewähr für die Qualität der Antwort zu errei-
chen, war es sinnvoll, nicht nur außerhalb der Frage, nämlich im sub-
jektiven Lichtschein meines Denkens, sondern auch innerhalb der 
Frage selbst nach ihrer Antwort zu suchen. Die Idee war, dass eine 
Frage schon in der Struktur ihrer selbst, in der Komposition der Be-



 

10 

griffe, aus der sie besteht, wesentliche Elemente zu ihrer Be-
antwortung bereithält. In der Annahme, dass in jedem Wort, das man 
zur Formulierung einer Frage benutzt ein ganzes Orchester sinnrei-
cher Obertöne von Bedeutung mitschwingt - Bedeutungen, die zum 
eigentlichen Verständnis der Frage und so zu ihrer Beantwortung 
wichtig sind - galt es also, sich mit der Sichtweise eines Etymologen 
an die Arbeit zu machen. Es galt, die horizontale Suche nach der 
Antwort im Horizont des eigenen Denkens, durch spracharchäolo-
gische Grabungen vertikal in die Tiefe der Entwicklungsgeschichte 
der Wörter abzusichern.  
 Ich kaufte mir also das Herkunftswörterbuch des Dudenverlages 
und untersuchte die bedeutungsvollen Querverbindungen der Be-
griffe "wie", "wachsen", "Wirklichkeit" und so weiter zu den Mit-
gliedern ihrer Sinnfamilien. Je mehr ich den Sinn einzelner Wörter aus 
ihrer Entstehungsgeschichte, wenn möglich bis in die Schicht der 
indogermanischen Sprachendämmerung, ausgrub, desto deutlicher 
wurde mir, dass Wörter keine zufälligen Klanghülsen sind, die chao-
tisch und ohne Bezug zueinander von der menschlichen Willkür ge-
schaffen, benutzt und wieder verworfen würden. Wörter wachsen 
vielmehr aus miteinander verwandten Familien, Sippen, Schwestern- 
und Vetternschaften heraus. Sie sind auch über große Entfernungen 
durch sinnhafte Schleichwege in eine Ganzheit verstehbarer Vor-
stellungen gebunden. Dieses Ganze ist keine leblose Abstraktion pla-
tonischer Ideen, die losgelöst von dem der an sie dächte in einem 
virtuellen Raume schwebt, sondern Organ und Werkzeug eines leb-
enden Geistes. Da ins Sinngeflecht des "Ganzen" auch der "Mensch", 
die "Seele", "du" und "ich" verwoben sind, ist dieser abstrakte Geist 
so handfest und konkret wie Erdreich, Saft und Blut. 
 

Wie dem auch immer sei, durch die beschriebene Methode kam ich 
an genügend Stoff, um mir daraus ein Referat zurechtzustricken. Die 
Arbeit am Referat machte mir soviel Spaß, dass ich für später plante, 
nach dem selben Muster ein ganzes Buch zu schreiben. Vor drei Jah-
ren habe ich damit begonnen. Bis dahin, wo ich es nun belasse wie es 
ist, habe ich es mehrfach überarbeitet. Es ist anders geworden, als ich 
anfangs dachte. 
 Vor drei Jahren glaubte ich, mit Hilfe der Wortarchäologie könne 
man eine weitgehend objektive Denkgenauigkeit erreichen, so dass es 
ein paar hundert Jahre nach Descartes doch noch gelänge, aus dem 
eigenen Denken eine quasi halbmathematische Wissenschaft zu ma-
chen. Dieses Ziel war unmöglich zu erreichen, selbst wenn ich mich 



 

11   

genau ans Belegbare hielt und meine Phantasie in Fesseln legte. Es 
ergab bloß hölzerne Stereotypien, die für ein kurzes Referat wohl 
noch angingen, in einem längeren Text aber unerträglich klangen. 
Also gab ich den wissenschaftlichen Anspruch auf, befreite die mit 
den Hufen scharrende Phantasie nonchalant aus ihrer Koppel und 
ließ mich im Denken gehen. Das hat mir gut getan. Die Impulse, die 
mir die Etymologie gab, das Verständnis von uralten Wurzeln und 
erdfeuchter Schwerkraft gaben mir Halt und Sicherheit. Als deren 
Kontrapunkt genoss ich nun die Freiheit, mich manchmal von meiner 
altklugen Alltagsvernunft loszumachen und ein paar Dinge neu zu 
formulieren. 
 Die Wahl der untersuchten Wörter ist unsystematisch und folgt 
meiner persönlichen Neugier. Die Schreibweise der erschlossenen 
indogermanischen Stämme orientiert sich an der des Dudenverlages. 
Thematisch behandelt jedes Kapitel einen Begriff und einige seiner 
Sinnverwandtschaften. Kaum auszudenken ist die Vielfalt der Sinnbe-
züge, die sich zwischen den einzelnen Kapiteln ergäbe. Es gibt dort so 
viele Schattierungen wie zwischen den zerfließenden Grundfarben 
eines Aquarells im Flimmerlicht der Mittagssonne. 
 Die Interpretationen, die sich jeweils ergeben sind situativ, sub-
jektiv und poetisch. Sie sind um den analysierten Begriff zentriert. 
Trotzdem habe ich den Eindruck, dass hinter dem Vielen etwas Ein-
heitliches erscheint.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

12 

 
1. MEINUNG 
 Die Meinung ist das Werkzeug verborgener Wünsche. 
 
Das deutsche Verb "meinen" kann im Stammbaum der indoger-
manischen Sprachen stolz auf zwei Ahnen verweisen, die viel über 
das ursprüngliche Wesen des Meinens verraten. Gemeint sind die 
Wörter "mïan" und "meniti", deren begriffliches Erbe neben anderen 
Einflüssen noch heute den Sinn des Meinens bereichert. "Mïan" hieß 
altirisch "der Wunsch, das Verlangen", "meniti" ist das altslawische 
Wort für "wähnen". Beide Wurzeln geben Auskunft darüber, welche 
Kräfte in der Tiefe eines Geistes wirken, der scheinbar eifrig wie ein 
bescheidener Diener der Weisheit arglos schreibt, was er über die 
Bedeutung des Meinens meint. 
 Der eigene Geist hantiert bereits, bevor er richtig denkt und wirk-
lich etwas wissen will, geschickt mit einem ganzen Bündel stets para-
ter Meinungen. Mehr bequem als weise übernimmt er sie von Freun-
den, Vorgesetzten und Experten, von Menschen also mit denen er 
verbündet ist und deren Unterstützung er sich wünscht oder, ohne 
dass er viel davon bemerkt, bilden sich die Meinungen im Schatten-
reich des Unbewussten ganz von selbst. Dann sind sie plötzlich ein-
fach da, wenn das Stichwort fällt, zu dem sie passen. 
 Egal woher nun eine Meinung auch stammen mag, sobald man 
sie einmal bei sich hat, lässt man sie nur ungern wieder los, denn ohne 
Meinungen wäre man nackt, ausgesetzt und irgendwie zerbrechlich. 
Ist man nämlich mit Meinungen gewappnet, kann man, im Falle eines 
Falles, sofort damit Kontra geben. Beim Wortgefecht trägt man sie 
wie Schild und Lanze, als das Wappen einer respektablen Persön-
lichkeit mit selbstbewusster Stimme vor sich her. Mit wehrhaften 
Meinungen versucht man sich so in einer achtlosen Welt Respekt zu 
verschaffen und hat man einem unverschämten Widersacher laut und 
deutlich "einmal die Meinung gesagt", fühlt man sich doch gleich viel 
besser. Durch die Hebelkraft der Meinungen trachtet man die Welt 
von sich zu überzeugen und man verteidigt seine Hebel mit listenrei-
cher Leidenschaft, als sei man seine Meinung selbst; denn erst wenn 
man eine Meinung hat, fühlt man sich berufen, sich als ihr berechtig-
ter Vertreter gebührend Platz zu schaffen.  
  
Meinungen sind aber nicht nur Waffen im wilden Wortgefecht. Wo es 
friedlicher zugeht sind sie gängige Handelsware zum sozialen Aus-
tausch. Beim Meinungsaustausch entsteht ein vorsichtiger Kontakt, 



 

13   

indem man gibt und nimmt. Man nimmt sich den Platz und das Recht 
sich durch Meinung zu äußern. Als Dank dafür verleiht man ein offe-
nes Ohr und wendet sich den Argumenten der anderen zu. So ent-
steht eine Gemeinsamkeit zu der man sich zum Austausch der Mei-
nungen zusammentut. Hätte man keine eigene Meinung zum Sach-
verhalt, über den gesprochen wird, stünde man beim Austausch mit 
leeren Händen da und stünde daher ziemlich abseits, denn wer nichts 
zu geben hat, ist auf dem Marktplatz nicht mehr als ein Zuschauer, 
den das Getriebe in seinem emsigen Treiben übersieht. Gefragt könn-
te er ja auch nur mit den Schultern zucken. Wer nichts meint, ist in 
mancher Gemeinschaft als wäre er nicht da. Wer nicht nur abseits 
stehen und tatenlos dem Lauf der Dinge zusehen will, braucht daher 
eine Meinung, damit er mit ihr, im Auftrag tieferer Motive, herausrü-
cken kann. 
 
Wäre besser bekannt, dass der Sinn des "Meinens" mit "Minne" ver-
wandt ist, kämen die verborgenen Motive aus der Tiefe zum Vor-
schein und so mancher Meinungsstreit wie der einfache Austausch 
von Meinungen hätte ein anderes Gewicht. Dann wäre deutlicher, 
dass nicht nur über die objektiven Sachverhalte gestritten und ver-
handelt wird, sondern mehr noch über die persönlichen Wünsche und 
Neigungen der streitbaren Meinungsvertreter. Das Wort "Minne" 
geht nämlich wie die "Meinung" auf jenes keltische Wort "mïan = der 
Wunsch, das Verlangen" zurück.  
 Hinter dem Verlangen nach Zustimmung zur eigenen Meinung 
stecken also, ebenso wie hinter den Wünschen der "Minne" mittel-
alterlicher Lautenspieler Bedürfnisse, die sich nach Erfüllung sehnen. 
Diese Bedürfnisse verzerren die Sicht dessen, der, ohne das Bedürfnis 
in seiner Meinung zu entdecken, insgeheim auf seine Erfüllung hofft. 
So sind Meinungen das Produkt selektiver Wahrnehmung. Sie spre-
chen über die gemeinten Sachverhalte und bergen im gleichen Zuge 
die verborgenen Wünsche dessen, der sie meint. Meinungen sind die 
Sichtweisen und heimlichen Werkzeuge des Hungers. Sie sind scham-
hafte Verkleidungen der Sehnsucht. Wer meint, der braucht. 
 Wer etwas meint, könnte also, wenn es denn wirklichen Erfolg 
verspräche, auch offen seine Wünsche äußern. Mal tut er es nicht aus 
Feigheit, mal unterlässt er es aus Klugheit; denn sich derart selbst zu 
offenbaren ist das eine Mal ein ängstlich vermiedenes Wagnis, so dass 
der Feige nichts gewinnt, das andere Mal aber raubte die nackte Of-
fenbarung des Wunsches ihm den ganzen Charme und damit die 



 

14 

Hoffnung, dass das Wagnis etwas nützt. Dann ist es besser weise zu 
meinen; solange man trotzdem weiß, was man sich wünscht. 
 Daraus, dass Meinungen maskierte Wünsche sind, erwächst die 
Leidenschaft, mit der man sie verficht. Gäbe man seine Meinungen 
auf, verzichtete man auf die Erfüllung seiner Wünsche und dagegen 
leistet man zähen Widerstand. Wenn Wünsche schon unausgedrückt 
im Dunkeln bleiben, so will man sie wenigstens als Meinung gut ver-
kleiden und man hofft darauf, dass man auf dem Maskenball jeman-
den findet, dessen Kostüm zum eigenen passt.  
 Die Leidenschaft im Meinungsstreit schürt sich durch die Hoff-
nung, darbende Wünsche würden doch eines guten Tages beim Hap-
pyend der Welt erfüllt, könnte man diese Welt doch nur von der 
Richtigkeit seiner Meinung überzeugen. Dann sähe die Welt ihre Feh-
ler ein, hörte auf so widerspenstig zu sein und könnte all ihre Schuld 
mit Zins und Zinseszins begleichen. Wer sich selbst seine Wünsche 
nicht eingesteht, erwartet, dass die Welt ihm mütterlich ihre Erfüllung 
zugesteht. Er wartet meist vergebens und verkriecht sich vor der 
vermeintlich gemeinen Welt in die sichere Burg seiner Meinungen. 
Seine Bitterkeit versteckt er hinter dem hageren Stolz, zwar dürr aber 
recht klug zu sein. 
 
Je mehr Meinungen jemand also hat, desto unklarer sind ihm seine 
Wünsche. Übermäßiges Meinen ist eine schlechte Angewohnheit, die 
entsteht, weil man die Freilegung seiner Wünsche fürchtet oder den 
zielstrebigen Griff nach dem Gewünschten vermeidet; man könnte 
beim Zugreifen nämlich schmerzhaft eins auf die Pfoten bekommen. 
Statt sich Meinungen zu bilden, sollte man sich besser davon befreien. 
Dann beginnt man zu ahnen, was man wirklich will. Wer nichts mehr 
meint, weiß was er sich wünscht. 
 
Noch zweideutiger wird der Wert der Meinungen, wenn man die alt-
slawische Wurzel des Meinens "meniti = wähnen" bedenkt. Man stel-
le sich vor, im Parlament, beim Disput am Stammtisch oder überall 
täglich im tausendfachen Alltag hieße es nicht: 
 "Meiner Meinung nach sollte....", sondern... 
 "Ginge es nach meinem Wahn..." 
 Eine derart eindeutige Rede würde manchen ohne Zweifel rasch 
aus seinem Meinungswahn erwecken. Das Meinen entpuppte sich als 
blindes Erraten einer rätselhaften Wirklichkeit und kaum noch je-
mand wagte es, sich auf eine Meinung allzu lange zu versteifen. 



 

15   

 Nur noch in der geschlossenen Anstalt würde so ganz spontan 
gemeint, ohne dass der, der da arglos zu meinen wähnt, darüber stut-
zig würde. Andernorts wäre man eingedenk der Widersprüchlichkeit 
der Welt der Meinung, dass weiteres Meinen nur mit Vorsicht zu 
genießen sei, so als könne man davon, wie durch eine Überdosis 
Rauschgift, einem üblen Wahn verfallen. Man ahnte ohne zu verste-
hen, dass hinter dem Schleier der gewähnten Meinung die Welt be-
reits unbegreifbar ihren Wünschen gegenwärtig und dass die Wirk-
lichkeit mehr wahre Form als Hindernis der Wünsche ist. Besser ist 
man aber ratlos als wunschblind von der eigenen Meinung überzeugt. 
Eine eigene Meinung, von der er nicht schon Abstand nimmt, enteig-
net ihren Eigner nämlich der Gegenwart seiner Wünsche. 
 
Das Thema "Meinung" führt zum Begriff der "Überzeugung", denn 
eine Meinung, von der man nicht mehr überzeugt ist, ist schon keine 
richtige Meinung mehr. Sie ist bestenfalls noch ein Denkmodell. Der 
von seiner Meinung freie Mensch kann Denkmodelle handhaben, so 
wie es seinen Zielen nützlich ist. Hier verfügt der Mensch über das 
Denken. Anders bei dem, der in seiner Meinung gefangen ist. Da 
verfügt das Modell über den Menschen. Es lohnt sich also, ein 
Denkmodell davon zu entwerfen, wie das Überzeugtsein zur Sklaverei 
des Meinungsjochs beiträgt. Im Ansatz dazu greifen wir die Silbe 
"zeug" heraus. 
 Die Silbe "zeug" beim Überzeugtsein geht auf "Zeuge" und der 
geht auf das Stammwort "ziehen" zurück. Es ist daher nicht ganz ab-
wegig, jegliches Überzeugtsein überhaupt für überzogen zu halten. 
Wer überzeugt ist, hat die Zeugen über sich. Was macht er denn da 
unten? Er sollte zusehen, dass er mit den Zeugen auf gleiche Höhe 
kommt, sonst verspannt er sich im Nacken! 
 Verwandt mit dem Begriff der "Überzeugung" sind die Wörter 
"Zaumzeug", "Zögling", "Zucht", "Zügel" und "zögern". Der Überzeugte 
ist der gezüchtigte Zögling, der sich vom Zaumzeug und den Zügeln 
seiner Meinungen gängeln lässt. Er zögert, das "über" abzuschütteln 
und nur noch Zeuge seiner selbst zu sein. 
 
Wer durch diese Polemik von der Fragwürdigkeit des Überzeugtseins 
noch nicht überzeugt ist, und es auch dann nicht wird, wenn er sich 
angehört hat, mit welcher anrüchigen Wortfamilie das Überzeugtsein 
im gemeinen Gleichklang steht, nämlich mit Wörtern wie: "überfor-
dert", "übergeben", "übergangen", "überlebt", "übermannt", "über-
nächtigt", "überrumpelt" und "überspannt", der erkenne daran, dass 



 

16 

das Wesen der Überzeugung auch ganz anders ist, als es die bedürfti-
ge Meinung des Autors zunächst wähnen will. 
 

2. VERSTEHEN 
 Der Verstand drängt fort in die Ferne. 
 
Die Verständigung miteinander und das Verständnis der Wirklichkeit 
sind die Ziele des Verstandes. Ohne ihn blieben die menschlichen 
Reaktionen auf seine Umwelt blinde Reflexe und das wenige an 
scheinbarer Kommunikation wäre das Werk unverstandener Instink-
te. 
 
Der Begriff "Verstand" setzt sich aus der Vorsilbe "Ver" und dem 
Hauptwort "Stand" zusammen. Der "Stand" im Sinne dessen, was 
man an einem Standort einnimmt, ist das Hauptwort zum Verb "ste-
hen". Damit verwandt ist eine verzweigte Sippe weiterer Wörter, die 
uns in der Alltagssprache geläufig sind und bei deren Erwähnung man 
sowohl vom Wortklang als auch vom zu Grunde liegenden Gedanken 
her den gemeinsamen indogermanischen Urgroßvater "st[h]a- = ste-
hen, stellen" leicht erkennen kann. Als Beispiele aus dieser Wortfami-
lie seien hier die "Stadt", die "Stätte", "stabil", der "Stuhl", das "Gestell", 
das "Gestade", "staunen", "stur" und der "Stab" genannt. Bei all den hier 
aufgezählten Begriffen deutet der gemeinsame Stabreim auf die Idee 
der Stabilität und einer unbeweglichen Unverrückbarkeit hin, die zwar 
nur bei der "Stadt", der "Stätte" und dem "Gestade" nach menschli-
chem Ermessen Vollständigkeit erreicht, die aber auch beim "Stuhl", 
dem "Gestell" und dem "Stab" als Zielvorgabe anklingt. Die Starre 
der Sturheit ist offensichtlich, die des Erstaunten wird an seinem 
plötzlichen Innehalten erkennbar. 
 
Im Suffix "ver" sind drei Silben zu einer einzigen verschmolzen, die im 
Gotischen noch voneinander getrennt waren: 
 "faír = heraus", "faúr = vor, vorbei" und "fra = weg". 
 Noch früher, bei den Römern, lauteten diese Vorsilben "per", 
"por" und "pro", und ganz ähnlich klang es bei den Griechen:  "peri", 
"par" und "pro". 
 Die gemeinsame indogermanische Wurzel, der diese drei Silben 
entspringen, benannte als Vorstellung ein "Hinausführen-über". Mit 
der Vorsilbe "ver" bezeichnet die Sprache gemäß dieser Tradition 
verbaler Symbole eine Bewegung, die ihren Ursprung verlässt und 
hinaus, nach draußen, ins Offene drängt. 



 

17   

 Durch den Verstand wird so der Unbeweglichkeit des "Standes" 
im Suffix "ver" ein Kontrapunkt gesetzt, so dass dem, was über das 
feste Gestade hinausführt eine Heimat bleibt, um deren Sicherheit 
herum sich das Starre im Spiel von seiner Sturheit befreien kann. 
 
Der gemeinte Inhalt des "Hinausführens-über-etwas" klingt in den 
Wörtern "für", "fort" und "fern" deutlich durch. Auch diese drei stam-
men wie das Suffix "ver" aus derselben ursprachlichen Quelle. Fol-
gender Gedankengang kann die Sinnverwandtschaft der Idee vom 
Verstand mit den Wörtern "für", "fort" und "fern" verdeutlichen: 
 
Ist man verständig, führt der Verstand über den Standort des bisher 
Gedachten hinaus. Für mehr Verständnis weitet man seinen Horizont 
aus und greift damit nach dem, was bisher in der Ferne lag. So führt 
der Verstand fort von dort, wo man einmal auf vertrautem Boden fest 
und sicher stand. Man versteht nichts neu, ohne sich damit vom ur-
sprünglichen Verständnis der Dinge zu entfernen. Verstehen ist Ab-
schied und Aufbruch. Versteht man nicht, bleibt man im jenem über-
schaubaren Geistesdorf zurück, das den engeren Horizont der Ver-
gangenheit umfasst. Dort ist alles in gewohnter Nähe. Dort ruhen die 
Dinge in gewohnten Grenzen, die man bereits so gut kennt, dass man 
sie zu verstehen vergisst. 
 
Wen wundert es da, dass Reisen bildet, wenn das Verstehen an sich 
schon ein Verlassen der gewohnten Heimat ist. Das Wort "Verstand" 
heißt verständlich übersetzt "das Verschieben des Standortes" oder 
noch besser "das Über-das-Unbewegliche-hinausgehen". Der Ver-
stand versteht sich nicht als feste Position oder als ein wägbares Ver-
mögen der menschlichen Seele, sondern als Ruf zum Aufbruch in die 
Ferne ist "Verstehen" immer schon Bewegung und Verwandlung 
dessen, was sich da bewegt. Mit der Zahl der Standorte, zu denen ein 
Verstand hinüberwechseln kann, wächst mit der Beweglichkeit auch 
der sichere Boden einer neuen Stabilität. 
 
Der eigene Standort ist stets dort, von wo aus man die Dinge sieht. Er 
ist damit der Brennpunkt einer Perspektive (perspicere = durchbli-
cken). Er ist der Punkt, an dem man in der Welt und damit zwischen 
ihren Elementen steht und von wo aus man durch sie hindurch zur 
Unendlichkeit einer unabgrenzbaren Ferne blickt. 
 "Dazwischen-sein" heißt auf lateinisch "inter-esse". Ein Stand-
punkt, an dem man zwischen den Elementen seiner Umwelt steht, ist 



 

18 

daher der Brennpunkt eines persönlichen Interesses. Im Brennpunkt 
einer Linse wird ein Bild deutlich, weil das Licht im Brennpunkt 
scharf gebündelt wird. Das Bild, das dem Seher als Ich in seiner Seele 
deutlich wird, ist das Bündel seiner Interessen. In dem, der sieht wer-
den seine Interessen sichtbar. Man ist so die Sichtweise seines eigenen 
Seins. Jemand ist, was das Sein von ihm sieht. 
 Als Individuum ist man Abbild und Brennpunkt seiner Interes-
sen. Der Verstand führt, wenn man verständig ist und ihm folgt über 
das Bündel bisheriger Interessen hinaus. Wenn man ihn machen lässt, 
steigt der Verstand über das hinweg, was man bisher für sich hielt. 
Wer versteht, lässt ab. 
 Die Wendung "was-man-für-sich-hält" meint zweierlei: sowohl 
"womit man sich gleichsetzt" als auch "was man für sich festhält". 
Solange es eine Ferne zu verstehen gibt, versucht der Verstand uns zu 
verlassen. Er ist der Bewegungsimpuls, der versucht die Grenzen der 
Individualität zu überwinden. Wer sich sträubt, mit dem Verstand von 
sich fort zu gehen und als vorübergehende Metapher zu erkennen, 
was er bis dahin als feste Trutzburg des eigenen "Mit-sich-identisch-
Seins" hielt, wird den Verstand verlieren. Verstand ist der Versuch, 
die Trennung der Gegensätze, die starr und unbeweglich auseinander-
ragen in jene Einheit zu verschmelzen, in der Widerspruch Bejahung 
ist. Im Verstehen sind Gewinn und Verlust, Sieg und Niederlage, Tod 
und Geburt ein und dasselbe. Der Verstand macht sich auf den Weg 
und durchquert die feste Struktur. 
 
Ein unverständiger Esel hat es verständlicherweise leichter. Der Esel 
ist stur, weil er von dort, wo er in sich steht, nicht fort kann, selbst 
wenn er in Galopp verfiele. Er kann nicht aus sich heraus; er steht 
stur auf der Stelle, weil er zwar einen festen Stand hat, aber kein "für" 
und kein "fern" und kein "fort". Er geht und steht ohne Verstand. 
Solange er die Welt nur von sich aus kennt, von dort, von wo aus 
seine Augen die saftigste Karotte sehen, weiß er nichts von sich und 
der Eselei in seiner Welt. Er kann sich selbst nicht sehen. Er weiß 
nicht, dass es ihn gibt und dass er, obwohl er doch eigentlich eselhaft 
stur ist, einen Reiter durch die Gegend trägt, weil der ihm seine Stur-
heit mit einer Karotte überlistet. Kein Esel kann deshalb sagen: 
 "Ich bin der Esel Jonathan und ich bin stur, obwohl ich auch 
nachgiebig bin. Ich stehe für mich, obwohl ich auch fort von mir 
könnte". 
 Erst durch das Verstehen, dadurch dass man sich aus sich heraus-
stellt und dass einem als Esel der Kopf woanders steht als im Bauch 



 

19   

und in den Beinen, entsteht dem, der weiß, ein Bewusstsein seiner 
selbst. Selbstbewusstsein entsteht, indem man sich selbst versteht, 
indem man aus sich selbst verrückt. Selbstbewusst wird ein Verstand, 
der sich abgerückt vom Recht auf seine Starre auch zulässt, wenn er 
schwindet. 
 
Man versteht einen Sachverhalt nicht nur unverbindlich ins Blaue 
hinein, sondern der Verstand sucht nach dem "Für", denn das "Ver" 
in "Verstand" hat ja hörbar mit "für" und nichts mit "gegen" zu tun. 
Man hat immer nur Verständnis für etwas, nie gegen etwas. Daher ist 
der Verstand ein "Fürstand" und kein bloßer Gegenstand.  Er ist ein 
reiner Bezug, der nur in der bejahenden Bewegung auf das Ferne zu 
tatsächlich ist. Er will seine Weite, damit er als Fürstand zum tragen-
den Boden dessen wird, was als Sache und Gegenstand sein Aus-
gangspunkt ist. So schöpft der Verstand aus der Quelle, die er selbst 
sprudeln lässt. 
 

 

3. ABSICHT 
 Manches hehre Ziel steht für die Flucht vor einem Drachen. 
 
Das indogermanische Quellwort der Silbe "ab" in "Absicht" heißt "apo 
= ab, weg". Diese Vorsilbe taucht so zahlreich in deutschen Wörtern 
auf, dass man ohne sie kaum ein längeres Gespräch führen könnte. 
Wenn sie auftaucht, geht es um Trennung, Aufteilung und Abspal-
tung. Dieses besondere Thema und die Funktion der Vorsilbe "ab" 
soll zunächst durch den Gebrauch einer Reihe von Wörtern verdeut-
licht werden, in denen die Trennung durch die besagte Silbe ange-
kündigt wird: 
 
Zwischen der Hand und dem, was ihr abhanden kam, klafft überhand-
breit eine Lücke. 
 
Im Stollen werden Erze abgebaut. Man bricht sie aus dem Berg, wo sie 
bis zu diesem Raub Jahrmillionen lang in ihrer dunklen Mutter ruhten 
und zerrt sie fort von ihrer wundgeschlagenen Lagerstätte.  
 
Abstürzen in Abgründe gegenüber ist man absolut abgeneigt. Beim Ab-
grund besteht zwischen der Stelle, von der man abrutscht und jener wo 
man aufschlägt eine vertikale räumliche Trennung. Eine horizontale 
räumliche Trennung findet sich oben an der Kante und zwar zwi-



 

20 

schen der kritischen Abrutschstelle und jenem noch sicheren Ort, auf 
den zu man sich von der Abrutschstelle wegneigt. Absolut mag nun 
die Abneigung gegen Abstürze sein, passiert das Malheur aber doch, 
dann gibt man mit dem letzten Atemzug im freien Fall womöglich 
einen gellenden Schreckensschrei ab, dessen jäh abbrechende Vibrati-
onen nach dem Aufschlag noch eine Zeitlang unterwegs zu den Oh-
ren der umstehenden Hörer sind. Die mitteilsamen Vibrationen müs-
sen nämlich erst den Abstand zwischen Hörer und Schreier überwin-
den. So absolut wie jene Abneigung gegen Abstürze ist auch die Ver-
schrobenheit vorstehender Formulierungen. "Absolut" kommt von 
lateinisch "ab-solvere" und heißt losgelöst. Der Begriff "absolut" spricht 
also vom Abgetrennten. 
 
Bei Ebbe fließt das Wasser ab, denn auch das Wort "Ebbe" ebbt mit 
einem Nachkommen der Silbe "apo" an. 
 
Ein „ab-er“ im Satz kündigt an, dass der, der da spricht, sich von dem, 
was er sagte, klammheimlich wieder absetzt. Auch das „aber“ kommt 
von „apo“ Man höre, was ein ehrgeiziger Redner mit geübter Über-
zeugung sagt: "Wir sind für die Erhaltung unserer Umwelt, brauchen 
aber neue Straßen". 
 
Bei den Wahlen gibt das Volk seine Stimme ab. So kommt sie weg. 
Kein Wunder, dass die Mehrheit dann aufs Neue für vier Jahre 
schweigt. Von den Möglichkeiten artikulierten Ausdrucks bleibt es ihr 
zwischenzeitlich jedoch belassen, hoffnungsvoll auf Holz zu klopfen. 
Was die Abgeordneten derweil fernab beschließen, verschlägt der 
schweigenden Mehrheit manchmal über ihr Schweigen hinweg ihre 
Sprache. 
 
Der Ab-ergläubische ist vom wahren Glauben abgefallen. Wehe ihm, 
denn jetzt ist er bindungslos wie Staub auf trockener Erde. 
 
Der zweite Bestandteil des Wortes "Absicht" gehört zur Wortfamilie 
des Verbs "sehen", dessen indogermanische Wurzel auf "seku= bemer-
ken, sehen" zurückgeht. Die wesentliche Bedeutung des Begriffes ist 
jedoch erst im lateinischen Wort "sequi = nachfolgen, verfolgen" er-
kennbar. Eine "Sequenz" kommt folglich als Abfolge zu Gesicht. 
 Eine Abfolge ist wohlgemerkt mehr als ein zufälliges Nacheinan-
der diskreter Elemente. Solch ein zufälliges Nacheinander entsteht 
zum Beispiel beim mehrfachen Werfen eines Würfels oder beim Rou-



 

21   

lette, weil die Zahlenreihen hier durch Handlungssequenzen entste-
hen, nämlich durch das Schütteln des Bechers oder das Drehen des 
Tellers, durch Sequenzen also, die durch die echte Willkür der Knob-
ler und Croupiers in jeweils diskrete Einzelakte voneinander abge-
trennt werden. Gewinnsysteme beim Roulette gibt es nicht, weil die 
Freiheit des Croupiers unberechenbar bleibt und mit jedem Wurf 
einen neuen Zufall erzeugt. 
 Eine echte Sequenz dagegen entsteht, wenn auf holpriger Strecke 
lose Eierbriketts von einer Lore herab und in den Graben kullern 
oder wenn eine schamlose Kuh im Laufen ihre Fladen fallen lässt. Die 
Sequenz diskreter Elemente besteht aus dem Nacheinander indiskre-
ter Exkremente, das dann im zweiten Falle auf dem Boden liegt und 
den Betrachter an Hand aufeinander bezogener Elemente erkennen 
lässt, dass sich die Fladenspur auf das sinnvolle Ganze des trottenden 
Rindviehs bezieht. 
 Beim Fallen der Eierbriketts weisst die Sequenz ihrer Lage zuletzt 
auf das physikalische Spiel der Bewegungsvektoren im Feld schiefer 
Ebenen hin. Wohin die schwarzen Klunker rollen ist kein Zufall, 
sondern sinnvolle Gestalt, die man sehenden Auges erkennen kann. 
 "Sequi" und "sehen" sprechen von einer Spur, die als Teil eines 
Ganzen sichtbar wird und dass es der Sinn des Sehens in sich trägt, 
die Spur zu verfolgen, bis sie sich zu einem Ganzen ergänzt. 
 Das Sichtbare wird mit optischen Mitteln zwar aufgespürt, aber 
erst, wenn man ihm nachgeht, wird es tatsächlich errungen. "Sehen" 
meint daher mehr als einen passiven Vorgang, bei dem auf dem Bo-
den von Gesetzen der optischen Physik Lichtstrahlen und Bilder 
durch Augen und Nerven zur Sehrinde dringen, so als seien diese 
Augen organische Objektive einer biologischen Kamera. Tatsächli-
ches Sehen, ein Sehen also, das Tat eines lebenden Organismus ist 
und damit mehr als ein Aufblitzen flüchtiger Potential im gereizten 
Hirnareal, erschöpft sich nicht im Funktionieren der Organe. Wer so 
mit seinen Augen umgeht, der sieht nicht, sondern er glotzt; oder er 
ist gerade scheintot. 
 Wirkliches Sehen heißt Handeln. Dazu gehört, dass man das Ge-
sehene als Spur begreift und weiterverfolgt. Sehen fordert dazu auf, 
die Spur des Erkannten weiterzuverfolgen, als nur bis zu dem Hori-
zont, den ein kurzsichtiger Wissenschaftler in positivistisch verein-
fachter Sicht als Sehweite des Organismus definieren könnte. Bereits 
einfaches Sehen setzt in Bewegung und zu sehen, ohne sich damit 
fortzusetzen setzt aktiven Widerstand voraus. Eigentliches Sehen 



 

22 

setzt sich unmittelbar in die Füße fort, damit der, der mit den Augen 
sieht, es auch mit den Beinen tut. 
 Geht man einer Sache nach, dann ist man folglich kon-sequ-ent. 
"Konsequent" gehört ebenfalls zur Sinnfamilie des Sehens und Nach-
folgens und heißt auf deutsch "folgerichtig". Folgerichtig ist das Ver-
halten, das der Richtung der gesehenen Spur folgt. Sehen ist eine 
ganzheitliche Tat, die uns also im wahren Sinne der Sache Beine 
macht. Die Sequenz der Wirklichkeit, die am physiologisch Sichtbaren 
ihren Anfang hat, geht der, der sieht, zu Ende. Pflanzen haben des-
halb keine Augen, weil sie einer Spur nicht folgen könnten. 
 
Sehen ist gefährlich und ängstliche Menschen meiden Blickkontakt. 
Wer weiß denn schon, wohin das führt, wenn man einer Spur mit 
frecher Neugier und Abenteurerlust nachgeht? Hinter dem Horizont 
der blanken Optik beginnt jedenfalls ein unbekanntes Land und im 
noch unentdeckten Dickicht lauert womöglich ein riesiger Drache, ein 
hungriger grüner Lurch mit warzigen Lippen, der den tapferen Spu-
rensucher mit einem nassen Zungenschnalzen direkt von seiner Fähr-
te schnappt. Gulp! 
 Jeder hat schon aus Furcht vor den unabsehbaren Konsequenzen 
der Begegnung mit einem dumpf erahnten Schicksalsprüfungstier 
hinter dem Horizont seiner Sinne den Blick gesenkt und absichtlich 
vom Offensichtlichen weggeschaut. Um von einer offensichtlichen 
Spur in der Nähe abzusehen, hat mancher ein unverrückbar fernes 
Ziel ins ängstliche Auge gefasst. Dabei ist der Drache am Ende der 
Spur von Nahem betrachtet oft viel kleiner als der Ängstliche aus der 
Ferne denkt. 
 
Nach der Analyse beider Bestandteile des Wortes "Absicht" folgt 
jetzt, was der Begriff über die dynamische Struktur jener Systeme 
verrät, deren Weh und Wandel so sehr dem Einfluss ihrer Absichten 
unterliegt. Solche Systeme sind die Menschen. 
 Eine Absicht ist ein Ziel, auf das man es abgesehen hat. Das Ab-
sichtenhaben bedeutet, dass man von etwas absieht, und zwar von 
dem Teil der Möglichkeiten, der der konkret ins Auge gefasste Ab-
sicht nicht dienlich ist oder ihrer Verwirklichung sogar im Wege steht. 
 
Zur Illustration ein konkretes Beispiel: 
Der Bauer vom Erbhof Eichenreich fragt sich zu Recht, ob der fe-
sche Hans, der um die Hand seiner geliebten Tochter Lene angehal-
ten hat, dies mit ehrlichen Absichten tat. Mit den "ehrlichen Absich-



 

23   

ten" ist gemeint, dass Hansens Absicht es aufs Herz und, in Gottes 
Namen, auf die Hüften Lenes abgesehen haben sollten und nicht 
etwa auf die Aussicht auf eine reiche Mitgift. Am besten, Hans wäre 
vor Liebe quasi blind und wüsste gar nichts davon, dass ein Heirat mit 
Lene nicht nur sein Herz sondern auch seinen Beutel füllen würde. 
Ehrlich sind die Absichten des trunkenen Freiers außerdem nur dann, 
wenn er die Reize anderer Töchter im Dorfe gar nicht wirklich sieht. 
Auch von den Hüften Annas, den Schenkeln Gretchens und den 
drallen Brüsten der lockend lachenden Edeltraut sollte der ehrlich die 
Ehe mit Lene beabsichtigende Hans den Blick abwenden. Hans sollte 
die fremden Reize nicht "wirklich" sehen, er sollte von ihnen absehen. 
Wenn er sie sieht, sollte das bei ihm nichts weiter bewirken. 
 
Absichten formen die Weite und den Horizont des Lebens, indem 
man leichter sieht, was zu ihnen passt und übersieht, was man durch 
ihren Drang zur Wirklichkeit an Möglichkeiten fahren lässt. Absichten 
sind damit Regelgrößen der Identität. Wofür man sich hält und wer 
man faktisch ist, hängt davon ab, was man absichtlich in seiner Be-
deutung vergrößert und wovon man im selben Atemzuge absieht, 
weil es die erklärte Absicht für belanglos erklärt. 
 Absichten sind komplexe Wirkstrukturen des Lebens. Sie be-
stimmen, was vom Möglichen als relevant in den Vollzug des Lebens 
wahrgenommen wird. Sie steuern Austausch zwischen Phantasie und 
Realität. 
 Beabsichtigt man etwas, fasst man ein Ziel ins Auge, dann engt 
diese Absicht die Wahrnehmungsweite ein, um den Impuls zum be-
absichtigten Ziel zu verstärken. Beim Erreichen des Zieles wird das 
Absehen beendet. Das Absehen von den Alternativen diente der 
Verwirklichung einer Phantasie. Durch die Verwirklichung einer Ab-
sicht verändert sich die Realität und gibt den Blick frei auf ein neues 
Feld möglicher Sichtweisen. Ihr Drang zur Verwirklichung vergrößert 
der Phantasie ihre Möglichkeiten. Die Wirklichkeit ist der Ort, an dem 
das Mögliche wächst, das seiner Grenzen überdrüssig ist. 
 
Abgesehen vom Vergnügen, das die Spekulation über das Thema 
"Absicht" macht, gibt die Analyse des untersuchten Begriffes auch 
lebenspraktische Erkenntnisse preis. Wenn Absichten derart großen 
Einfluss auf den Ausschnitt der Welt haben, die man unter ihrem 
Diktat erlebt, dann lohnt es die eigenen Absichten zu kennen, um 
nicht von ihnen geblendet zu sein. Es gibt Absichten, die man kennt 
und deren Scheuklappen man durch die Kenntnis durchschaut und es 



 

24 

gibt solche, deren verborgener Steuerung man unterliegt, ohne etwas 
Konkretes von ihrer Macht zu ahnen. Kann sich eine unbewusste 
Absicht dadurch, dass sie von einem Menschen Besitz ergreift, ver-
wirklichen, fallen ihre Scheuklappen beim Erreichen des Zieles ab 
und als Dank dafür, dass die eigenmächtige Absicht ein Bewusstsein 
ohne dessen Wissen für ihre Zwecke gebraucht hat, belohnt sie es mit 
einem neuen Blick auf die Dinge. Nach dem Ende einer Absicht 
wächst die Freiheit zur Wahl. 
 Anders ist es mit Absichten, die, zum Beispiel wegen begrenzter 
Möglichkeiten, nicht verwirklicht werden. Ihr Absehen vom tatsäch-
lich Möglichen zu Gunsten des unerreichbaren Zieles ist keine nützli-
che Verengung der Aufmerksamkeit, der eine neue Weite folgt, son-
dern nutzlose Verblendung. Wer solche Absichten nicht bei sich 
durchschaut, bleibt ihr Gefangener. Gefangenschaft droht also dem, 
der nicht weiß, was er bestimmt nicht kann. 
 

 

4. LÖSUNG 
Man ist das Problem, dessen Lösung man sucht.   

 
Beim Löschen einer Ladung Importbananen, räumen die Schauerleute 
den Frachtraum der "Albatros" frei. Der Schiffsbauch, in dem die 
krummen Früchte aus Afrika kamen, ist nach getaner Arbeit bis auf 
ein paar verschreckte Vogelspinnen wieder leer. Nach dem Löschen 
der Ladung löscht Leichtmatrose Lüddensen in der Hafenspelunke 
"Hart Backbord" seinen Durst. Übertreibt er dabei, lässt er sich von 
der Wirtin dazu verführen, tief ins Glas zu schauen und versäuft er 
die ganze Heuer, dann kann es sein, dass es in seinem Kopf zu einem 
Filmriss kommt, der die Erinnerung an das Löschen der Ladung und 
das Laden des Umtrunks am Tresen auslöscht. 
 
Der Begriff "löschen" hat in dieser Geschichte zwei verschiedene Quel-
len. Wo er vom Löschen des Durstes und der Erinnerung spricht, 
geht er auf "liegen" zurück und beschreibt ursprünglich, wie der Durst 
und die Erinnerung daran, von der Wirtin zum Trinken verführt wor-
den zu sein, zum Erliegen kommt. Im selben Sinne erreicht es die 
Feuerwehr mit ihren Spritzen, dass ein lodernder Großbrand sich 
kleinmütig legt. 
 Aus anderer Quelle stammt das Wort, wenn es sich mit einer 
Ladung Bananen beschäftigt. Dann heißt es "ausladen, leermachen, 
freimachen" und geht auf die indogermanische Wurzel "leu- = 



 

25   

(ab)schneiden, (ab)reißen" zurück. Zum selben Stamm gehören die 
Wörter "los", "verlieren", das "Verlies", "lösen" und die "Lösung". Hier, 
wie in jenen Begriffen, die sich mit der Endsilbe "los" von den Lippen 
lösen, in "arglos", "grenzenlos", "endlos", "problemlos" und derglei-
chen, hat die Silbe "los" etwas mit Freiheit, Leere und der Entledigung 
von lästigen Lasten zu tun. "Los" deutet auf die Abwesenheit hem-
mender Strukturen, von Grenzen, Problemen und Endpunkten oder 
eines Misstrauens, das den Arglosen warnt, von damit zwar ärgerli-
chen Strukturen, aber immerhin von Strukturen, die gute Orientie-
rungspunkte sind und so, trotz ihrer Hinderlichkeit, ein gehöriges 
Maß an Sicherheit bieten. Am Beispiel "problemlos" kann dies gut 
beleuchtet werden. 
 
Freiheit setzt die Lösung von Problemen voraus. Probleme müssen 
gelöst werden, um den Weg nach vorne frei zu machen. Bleiben sie 
bestehen, engen sie den Spielraum ein. Probleme behindern Entwick-
lungen, indem sie zwischen Ist und Soll störend herumliegen. Wie der 
Begriff "Problem" es in sich andeutet, liegen Probleme herum, weil 
sie, dort wo sie liegen, hingeworfen wurden. Im Begriff "Problem" 
stecken die griechischen Wörter "pro = vor" und "ballein = werfen". 
 Zum Wesen der problematischen Situation gehört also eine 
räumliche Beziehung zwischen dem Betroffenen und seinem Hinder-
nis und eine vektorielle Ausrichtung dessen, der das Problem über-
winden will. Räumlich festgelegt ist der Ort, wo das dann Problemati-
sche nach seinem Geworfensein zum Liegen kommt, nämlich auf 
dem Weg und damit vor den Bewegungsvektor dessen, dem das so 
entstandene Problem entlang seiner Entwicklungsrichtung zum Hin-
dernis wird. Dabei wird das Geworfene wohlgemerkt nur dann prob-
lematisch, wenn der, vor dessen Füße es fällt, einen ausgerichteten 
Bewegungsimpuls in sich trägt, der auf ein Soll jenseits des Problems 
zielt. 
 
Wirft ein Herbststurm einer roten Schnecke auf ihrem zielstrebigen 
Weg vom Gebüsch zu Nachbar Meiers Schrebergarten einen mor-
schen Ast vor die verschreckten Fühler, dann wird der Ast für die 
Überwindungskünste der Schnecke zu einem vor sie dahingeworfenen 
Problem. Fällt der Ast aber hinter die Schnecke, dann kommt ein 
Problem gar nicht erst auf, ebenso wenig, wenn die Schnecke nur da 
hockt und schläft und womöglich davon träumt, dass sie höher als 
eine Schwalbe fliegen kann und Hindernisse von der Art herabgefal-



 

26 

lener Äste in leicht beschwingtem Fluge nähme. Im Traum sitzt sie 
dann schon im Gemüsebeet, während sie im Schlaf noch hungert. 
 
Nichts was wirklich hinter dem Betrachter liegt, ist folglich für ihn 
problematisch. Man hat keine Probleme mit der Vergangenheit, son-
dern damit, dass man in der Gegenwart problematisch an seinen Er-
innerungen hängt. Statt Vergangenes hinter sich zu lassen, hält man es 
als Erinnerung in sich fest und türmt es vor sich auf. Freiheit setzt 
daher nicht nur die Lösung, sondern auch die Loslösung von Proble-
men voraus. 
 Probleme von der Art, wie sie der Sturm des Schicksals seinen 
Kindern mutwillig in den Weg wirft, gibt es im Leben mehr als genug. 
Man überwindet sie, man umgeht sie, man bleibt in ihnen stecken und 
man wird zuletzt von einem Volltreffer der Vorsehung gnädig er-
schlagen. Derlei Probleme sind abwechslungsreich und die Grenze 
zwischen dem Problem und dem, den sie herausfordern, ist klar er-
kennbar. 
 Unklarer ist der Grenzverlauf bei Problemen, die nicht ein frem-
der Sturm aus ihrem unproblematischen Verankertsein reißt, sondern 
die man sich selbst, blind für sein eigenes Tun, vor die Füße wirft. Als 
Hindernisse auf dem Weg in die erhoffte Zukunft sind solche "per-
sönlichen" Probleme oft vertrackt. Sie tauchen nach dem selben Mus-
ter immer wieder auf. Man müht sich ab, bekommt sie aber schlecht 
zu fassen und hat man Pech, erkennt man nicht einmal, dass man ein 
Problem mit sich persönlich hat. Persönliche Probleme sind im Be-
sonderen schwer zu lösen, weil sie Spielarten des Problems "Persön-
lichkeit" im Allgemeinen sind. Persönlichkeit, zunächst ein Werkzeug 
zur Lösung von Problemen, wird selbst problematisch, sobald sie die 
eigene Entwicklung behindert. Sie wird leicht unlösbar problematisch, 
weil sich die Persönlichkeit gerne für den Lösungsansatz jenes Prob-
lems hält, das sie sich selbst geworden ist; so dass sie am Ausmaß 
ihres Bemühens um eine Lösung immer wieder scheitert. Sie ver-
wechselt das Problem mit seiner Lösung und, anstatt dass sie sich aus 
der festen Bindung zu sich selbst erlöst, strengt sich die Persönlichkeit 
furchtbar an, um noch stärker als sie selbst zu sein. Je mehr sie sich 
bemüht, die Grenzen ihrer Struktur zu überwinden, desto mehr wird 
sie sich so zur Sackgasse. Nach der Sackgasse geht es weiter, wenn sie 
sich durch einen Sprung von sich selbst entscheidet. 
 Meist kommt es nicht so weit, denn Probleme, die man mit sich 
hat, sind wie körperlose Seelenpartner. Solange man mit ihnen be-
schäftigt ist, weiß man, wo man hingehört. Man hadert zwar damit, 



 

27   

doch ohne das Problem an sich, wäre man freier, als man sich zu sein 
getraut. Löste man sich vom Problem, wäre man frei zum Sprung in 
eine unbeschwerte Existenz, in der man als kühner Springer das si-
chernde Gewicht seiner persönlichen Identität verlöre. 
 Etruskisch hieß "Maske" "phersu". Im Lateinischen wurde das 
Wort zu "persona" und auf deutsch heißt es heute die "Person". "Per-
sönlichkeit" ist folglich jene schützende Maske, hinter der sich das 
eigentliche Gesicht verbirgt. Sofern Persönlichkeit ein Bündnis von 
Strukturen ist, das die nackte Seele zu ihrem Schutz verdeckt und in 
ihren Käfig zwingt, ist sie für das Gesicht dahinter das davorgeworfe-
ne Problem. Die Lösung des Problems ist die Ablösung der Maske 
und die Auflösung der Persönlichkeit, die, sobald sie kein Problem 
mehr ist, erlischt. Die Schutzhaft ist beendet, sobald das Gesicht nicht 
mehr an der schützenden Maske haftet. 
 Verständlich wird, wie zögerlich ein solcher Schritt vonstatten 
geht, wenn man sich den ursprünglichen Sinn des Löschens und Lö-
sens ins Gedächtnis ruft. "Löschen" und "lösen" gehen auf die Wurzel 
"leu- = (ab)schneiden, (ab)reißen" zurück. Auch wenn das Wort "Lö-
sung" zunächst behutsam klingt, meint es in seiner Tiefe ein 
schmerzhaftes Schneiden und Reißen. Was nach der Lösung der 
Probleme, hinter deren Schutzwall sich das Wahre verbirgt, so 
schmerzlich in die Seele schneidet, ist das unverstellte Sein, das 
schwerer und leichter als jedes Problem zu ertragen ist. 
 
Solange man noch Persönlichkeit ist, sitzt man geschützt in ihrem 
Verlies. Das Wort "Verlies" enthält die Silbe "los" und geht ebenfalls 
auf das Thema der Befreiung ein. Das Wort "Verlies" spricht vom 
Missraten des Freiseins. Im Verlies sitzt der Verlorene in seiner Ver-
lassenheit und im schlimmsten Fall kann ihn nur der Tod als kühnster 
aller Sprünge aus der Enge seiner Welt befreien. Ein Verlies aus Mau-
erwerk und Gitterstangen ist ein konkretes Bild vom Gefangenen in 
der eigenen Existenz. Doch auch wenn Grenzen nicht sichtbar aus 
Stahl und Stein bestehen, sondern aus alten Bildern im Kopf ist der 
Mut zum Selbstverlust Bedingung freien Atmens. Man hüte sich, sich 
für sich selbst zu halten, denn niemand ist wirklich er selbst. Zwar 
bunkert uns das Lebensschiff als seine Fracht, doch nur um sie am 
Ziel der Fahrt zu löschen. Der beste Hafen ist das Leben selbst und 
nicht der Tod. Im Leben ist der Tod kein Hafen, sondern unbegrenz-
te See und leere Schiffe wirft die See an unberührte Küsten. 
 

 


