Michael Depner

Vom Héren und Staunen
Sprache, Psyche und Wahrheit



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek:
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie, detaillierte bibliographische Daten

sind im Internet Uber http://dnb.dnb.de abrufbar.

© Michael Depner
Herstellung und Verlag:
BoD - Books on Demand Norderstedt

ISBN: 978-3-7386-2755-8



Inhalt

lo.

11.

Einleitung

Meinung

Die Meinung ist das Werkzeug verborgener Wiinsche.

Verstehen
Der Verstand dringt in die Ferne.
Absicht

Manches Ziel steht fur die Flucht vor einem Drachen.

Losung

Man ist das Problem, dessen Losung man sucht.
Suche

Aufzuwachen ist Etappenziel.

Bedeutung

Jedes Wort beweist den Sinn der Welt.

Wesen

Wesen sind, indem sie sich verwandeln.

Arbeit

Arbeit ist das Schicksal der Waisen.

Leben

Das Leben sucht die Versammlung des Ganzen.
Wirklich

Unwitklich bleibt, wovon niemand weil3.
Staunen

Nichts ist selbstverstandlich.

12

16

19

24

28

30

33

41

44

47

53



12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

Wehr

Das Leben tberwindet die Wirklichkeit.

Recht auf Irrtum

Recht hat der Aufrichtige. Wenn er bejaht, dass er
sein Ziel nicht kennt, hat er auch Recht, wenn er irrt.
Urteil

Das Urteil ist die Ohnmacht Gottes.

Sinn

Man reist, um zu entstehen.

Zeit

Nach der Zeit kann man sich mit ihr verséhnen.
Welt

Wer satt ist, hungert nach Freiheit.

Wahrheit

Wahr ist, womit sich unser Wesen vertragt.
Wahrnehmen

Teile Dir den Schutz zu,

den die Wahrheit in Dir zum Wachsen braucht.
Objektiv und Subjektiv

Freiheit ist der Sturz in den Himmel des Seins.
Sein

Das Sein ist mein Gesetz und ich bin seine Freiheit.
Schwindel

Angst ist die Suche nach dem Heil in der Enge.
Wissen

Humor ist liebender Mangel an Respekt vor sich selbst.

59

61

66

72

77

81

86

89

93

97

106

109



24,

25.

20.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

Himmel und Hélle

Tugend ist das Laster des moralischen Hochmuts.

Gehoren

Der Freie gehorcht der Wahrheit.

Freiheit

Das Freisein im Frieden ist der Konig der Ziele.
Verbrechen

Wer lebt, verbricht den Fortschritt.
Erziehung

Erziehung ist Missbrauch.

Nachricht

Wissen formt und richtet aus.

Schule

Die Schule ist die Zerstreuung,

vor der sie uns schiitzen sollte.

Gut

Das Gute weist iiber seine Grenzen hinaus.
Jenseits

Das Jenseits versteht sich ins Diesseits.
Schlecht

Das Bose ist ehtlich besser als das Gute,
das dahergeschlichen kommt.

Trauer

Trauer und Hass sind die ungleichen Kinder
des Schmerzes.

Beachtung

Im Vergleich zu sich selbst ist man irreal.

115

124

127

132

138

146

152

158

163

170

174

178



36. Lunge 184

Mit Leichtigkeit tut man sich schwer.



EINLEITUNG

Die Idee zu diesem Buch entstand vor ein paar Jahren. Damals nahm
ich an einer gestalttherapeutischen Ausbildung teil. Zur Ausbildung
gehorte, dass jeder ein Referat zu einem selbst gewihlten Thema sei-
ner persénlichen Entwicklung halten sollte. Unbeeindruckt von der
holprigen Ausdrucksweise wihlte ich das Thema "Wie wachse ich in
die Wirklichkeit des Hier-und-Jetzt?

Die erste Antwort auf diese Frage hatte ich schon wihrend ihrer
Formulierung parat: "Durch Wahrnehmung und Handlung". So war
unklar, ob ich nun eigentlich eine Frage beantwortete, oder ob ich sie
nur fir bereits bekannte Antworten vorgab. Auflerdem, hitte mein
Referat blo3 aus der Uberschrift und vier Worten Text bestanden,
hitte ich wesentlich dreister sein mussen, als ich war, um dazu zu ste-
hen und wire dann doch nicht damit durchgekommen. Also musste
eine umfangreichere Antwort her. Die Frage war tatsichlich wieder
offen.

Auf der Suche nach einer Antwort wusste ich zunichst nicht, wo
ich denn iberhaupt suchen sollte. Sicherlich hatte sich noch nie je-
mand dartber Gedanken gemacht, wie ausgerechnet ich in die Wirk-
lichkeit wachsen solle. Also lag es nahe, nach der Antwort in meinem
eigenen Kopf zu suchen. Doch halt! Liefe ich damit nicht Gefahr, mir
eine Antwort einfach auszudenken, sie mir sogar zurechtzuphantasie-
ren und welche Anhaltspunkte auB3er meiner Selbstzufriedenheit hitte
ich dann dafiir, dass es auch die richtige Antwort ist? Lag denn die
Antwort wirklich in meinem Bewusstsein, unter der einzigen Laterne,
deren Lichtschein ich unmittelbat aufblenden kann oder wiirde es mir
wie dem Betrunkenen gehen, der seinen Schliissel vermutlich im
Dunkeln verlorenen hat, ihn jetzt aber im Hellen sucht, weil er zur
Suche das Laternenlicht zu brauchen glaubt?

Mir war bald klar, dass es viele verschiedene Antworten auf eine
solche Frage gab. Je nachdem von welchem ersten Einfall ich ausging,
fihrten die weiteren Assoziationen in unterschiedliche Richtungen.
Eine der Moglichkeiten willkiirlich zu wihlen und durch diese Wahl
zu behaupten, sie habe mehr Gewicht als die anderen, fand ich unbe-
friedigend.

Um eine gréflere Gewihr fir die Qualitit der Antwort zu errei-
chen, war es sinnvoll, nicht nur aullerhalb der Frage, nimlich im sub-
jektiven Lichtschein meines Denkens, sondern auch innerhalb der
Frage selbst nach ihrer Antwort zu suchen. Die Idee war, dass eine
Frage schon in der Struktur ihrer selbst, in der Komposition der Be-



griffe, aus der sie besteht, wesentliche Elemente zu ihrer Be-
antwortung bereithilt. In der Annahme, dass in jedem Wort, das man
zur Formulierung einer Frage benutzt ein ganzes Orchester sinnrei-
cher Oberténe von Bedeutung mitschwingt - Bedeutungen, die zum
eigentlichen Verstindnis der Frage und so zu ihrer Beantwortung
wichtig sind - galt es also, sich mit der Sichtweise eines Etymologen
an die Arbeit zu machen. Es galt, die horizontale Suche nach der
Antwort im Horizont des eigenen Denkens, durch spracharchiolo-
gische Grabungen vertikal in die Tiefe der Entwicklungsgeschichte
der Worter abzusichern.

Ich kaufte mir also das Herkunftsworterbuch des Dudenverlages
und untersuchte die bedeutungsvollen Querverbindungen der Be-
griffe "wie", "wachsen", "Wirklichkeit" und so weiter zu den Mit-
gliedern ihrer Sinnfamilien. Je mehr ich den Sinn einzelner Worter aus
ihrer Entstehungsgeschichte, wenn moglich bis in die Schicht der
indogermanischen Sprachendimmerung, ausgrub, desto deutlicher
wurde mir, dass Worter keine zufilligen Klanghiilsen sind, die chao-
tisch und ohne Bezug zueinander von der menschlichen Willkiir ge-
schaffen, benutzt und wieder verworfen wirden. Woérter wachsen
vielmehr aus miteinander verwandten Familien, Sippen, Schwestern-
und Vetternschaften heraus. Sie sind auch tber gro3e Entfernungen
durch sinnhafte Schleichwege in eine Ganzheit verstehbarer Vor-
stellungen gebunden. Dieses Ganze ist keine leblose Abstraktion pla-
tonischer Ideen, die losgelost von dem der an sie dichte in einem
virtuellen Raume schwebt, sondern Organ und Werkzeug eines leb-
enden Geistes. Da ins Sinngeflecht des "Ganzen" auch der "Mensch",
die "Seele", "du" und "ich" verwoben sind, ist dieser abstrakte Geist
so handfest und konkret wie Erdreich, Saft und Blut.

Wie dem auch immer sei, durch die beschriebene Methode kam ich
an gentigend Stoff, um mir daraus ein Referat zurechtzustricken. Die
Arbeit am Referat machte mir soviel Spal3, dass ich fiir spiter plante,
nach dem selben Muster ein ganzes Buch zu schreiben. Vor drei Jah-
ren habe ich damit begonnen. Bis dahin, wo ich es nun belasse wie es
ist, habe ich es mehrfach tberarbeitet. Es ist anders geworden, als ich
anfangs dachte.

Vor drei Jahren glaubte ich, mit Hilfe der Wortarchdologie kénne
man eine weitgehend objektive Denkgenauigkeit erreichen, so dass es
ein paar hundert Jahre nach Descartes doch noch gelinge, aus dem
eigenen Denken eine quasi halbmathematische Wissenschaft zu ma-
chen. Dieses Ziel war unmdglich zu erreichen, selbst wenn ich mich

10



genau ans Belegbare hielt und meine Phantasie in Fesseln legte. Es
ergab blof3 holzerne Stereotypien, die fir ein kurzes Referat wohl
noch angingen, in einem lingeren Text aber unertriglich klangen.
Also gab ich den wissenschaftlichen Anspruch auf, befreite die mit
den Hufen scharrende Phantasie nonchalant aus ihrer Koppel und
lie mich im Denken gehen. Das hat mir gut getan. Die Impulse, die
mir die Etymologie gab, das Verstindnis von uralten Wurzeln und
erdfeuchter Schwerkraft gaben mir Halt und Sicherheit. Als deren
Kontrapunkt genoss ich nun die Freiheit, mich manchmal von meiner
altklugen Alltagsvernunft loszumachen und ein paar Dinge neu zu
formulieren.

Die Wahl der untersuchten Wérter ist unsystematisch und folgt
meiner personlichen Neugier. Die Schreibweise der erschlossenen
indogermanischen Stimme orientiert sich an der des Dudenverlages.
Thematisch behandelt jedes Kapitel einen Begriff und einige seiner
Sinnverwandtschaften. Kaum auszudenken ist die Vielfalt der Sinnbe-
zuge, die sich zwischen den einzelnen Kapiteln ergibe. Es gibt dort so
viele Schattierungen wie zwischen den zerflieBenden Grundfarben
eines Aquarells im Flimmerlicht der Mittagssonne.

Die Interpretationen, die sich jeweils ergeben sind situativ, sub-
jektiv und poetisch. Sie sind um den analysierten Begriff zentriert.
Trotzdem habe ich den Eindruck, dass hinter dem Vielen etwas Ein-
heitliches erscheint.

11



1. MEINUNG
Die Meinung ist das Werkzeug verborgener Wiinsche.

Das deutsche Vetb "meinen” kann im Stammbaum der indoger-
manischen Sprachen stolz auf zwei Ahnen verweisen, die viel tber
das urspriingliche Wesen des Meinens verraten. Gemeint sind die
Worter "mian" und "meniti", deren begriffliches Erbe neben anderen
Einflissen noch heute den Sinn des Meinens bereichert. "Mian" hiel3
altirisch "der Wunsch, das Verlangen", "meniti" ist das altslawische
Wort fiir "wihnen". Beide Wurzeln geben Auskunft dariiber, welche
Krifte in der Tiefe eines Geistes wirken, der scheinbar eifrig wie ein
bescheidener Diener der Weisheit arglos schreibt, was er iber die
Bedeutung des Meinens meint.

Der eigene Geist hantiert bereits, bevor er richtig denkt und wirk-
lich etwas wissen will, geschickt mit einem ganzen Bundel stets para-
ter Meinungen. Mehr bequem als weise Ubernimmt er sie von Freun-
den, Vorgesetzten und Experten, von Menschen also mit denen er
verbundet ist und deren Unterstiitzung er sich winscht oder, ohne
dass er viel davon bemerkt, bilden sich die Meinungen im Schatten-
reich des Unbewussten ganz von selbst. Dann sind sie plétzlich ein-
fach da, wenn das Stichwort fillt, zu dem sie passen.

Egal woher nun eine Meinung auch stammen mag, sobald man
sie einmal bet sich hat, ldsst man sie nur ungern wieder los, denn ohne
Meinungen wire man nackt, ausgesetzt und irgendwie zerbrechlich.
Ist man nidmlich mit Meinungen gewappnet, kann man, im Falle eines
Falles, sofort damit Kontra geben. Beim Wortgefecht trigt man sie
wie Schild und Lanze, als das Wappen einer respektablen Person-
lichkeit mit selbstbewusster Stimme vor sich her. Mit wehrhaften
Meinungen versucht man sich so in einer achtlosen Welt Respekt zu
verschaffen und hat man einem unverschimten Widersacher laut und
deutlich "einmal die Meinung gesagt", fithlt man sich doch gleich viel
besser. Durch die Hebelkraft der Meinungen trachtet man die Welt
von sich zu tiberzeugen und man verteidigt seine Hebel mit listenrei-
cher Leidenschatft, als sei man seine Meinung selbst; denn erst wenn
man eine Meinung hat, fithlt man sich berufen, sich als ihr berechtig-
ter Vertreter gebithrend Platz zu schaffen.

Meinungen sind aber nicht nur Waffen im wilden Wortgefecht. Wo es

friedlicher zugeht sind sie gingige Handelsware zum sozialen Aus-
tausch. Beim Meinungsaustausch entsteht ein vorsichtiger Kontakt,

12



indem man gibt und nimmt. Man nimmt sich den Platz und das Recht
sich durch Meinung zu dulern. Als Dank dafiir verleiht man ein offe-
nes Ohr und wendet sich den Argumenten der anderen zu. So ent-
steht eine Gemeinsamkeit zu der man sich zum Austausch der Mei-
nungen zusammentut. Hitte man keine eigene Meinung zum Sach-
verhalt, tiber den gesprochen wird, stinde man beim Austausch mit
leeren Hinden da und stiinde daher ziemlich abseits, denn wer nichts
zu geben hat, ist auf dem Marktplatz nicht mehr als ein Zuschauer,
den das Getriebe in seinem emsigen Treiben tGbersieht. Gefragt konn-
te er ja auch nur mit den Schultern zucken. Wer nichts meint, ist in
mancher Gemeinschaft als wire er nicht da. Wer nicht nur abseits
stehen und tatenlos dem Lauf der Dinge zusehen will, braucht daher
eine Meinung, damit er mit ihr, im Auftrag tieferer Motive, herausri-
cken kann.

Wire besser bekannt, dass der Sinn des "Meinens" mit "Minne" ver-
wandt ist, kimen die verborgenen Motive aus der Tiefe zum Vor-
schein und so mancher Meinungsstreit wie der einfache Austausch
von Meinungen hitte ein anderes Gewicht. Dann wire deutlicher,
dass nicht nur tber die objektiven Sachverhalte gestritten und ver-
handelt wird, sondern mehr noch tber die persénlichen Wiinsche und
Neigungen der streitbaren Meinungsvertreter. Das Wort "Minne"
geht nimlich wie die "Meinung" auf jenes keltische Wort "mian = der
Wunsch, das Verlangen" zuriick.

Hinter dem Verlangen nach Zustimmung zur eigenen Meinung
stecken also, ebenso wie hinter den Wiinschen der "Minne" mittel-
alterlicher Lautenspieler Bedtrfnisse, die sich nach Erfullung sehnen.
Diese Bedurfnisse verzerren die Sicht dessen, der, ohne das Bedurfnis
in seiner Meinung zu entdecken, insgeheim auf seine Erfillung hofft.
So sind Meinungen das Produkt selektiver Wahrnehmung. Sie spre-
chen uber die gemeinten Sachverhalte und bergen im gleichen Zuge
die verborgenen Wiinsche dessen, der sie meint. Meinungen sind die
Sichtweisen und heimlichen Werkzeuge des Hungers. Sie sind scham-
hafte Verkleidungen der Sehnsucht. Wer meint, der braucht.

Wer etwas meint, kénnte also, wenn es denn wirklichen Erfolg
verspriache, auch offen seine Wiinsche duf3ern. Mal tut er es nicht aus
Feigheit, mal unterldsst er es aus Klugheit; denn sich derart selbst zu
offenbaren ist das eine Mal ein dngstlich vermiedenes Wagnis, so dass
der Feige nichts gewinnt, das andere Mal aber raubte die nackte Of-
fenbarung des Wunsches ihm den ganzen Charme und damit die

13



Hoffnung, dass das Wagnis etwas niitzt. Dann ist es besser weise zu
meinen; solange man trotzdem weil3, was man sich wiinscht.

Daraus, dass Meinungen maskierte Wiinsche sind, erwichst die
Leidenschaft, mit der man sie verficht. Gibe man seine Meinungen
auf, verzichtete man auf die Erfillung seiner Wiinsche und dagegen
leistet man zihen Widerstand. Wenn Wiinsche schon unausgedriickt
im Dunkeln bleiben, so will man sie wenigstens als Meinung gut ver-
kleiden und man hofft darauf, dass man auf dem Maskenball jeman-
den findet, dessen Kostim zum eigenen passt.

Die Leidenschaft im Meinungsstreit schiirt sich durch die Hoff-
nung, darbende Wiinsche wiirden doch eines guten Tages beim Hap-
pyend der Welt erfillt, konnte man diese Welt doch nur von der
Richtigkeit seiner Meinung tiberzeugen. Dann sihe die Welt ihre Feh-
ler ein, horte auf so widerspenstig zu sein und konnte all ihre Schuld
mit Zins und Zinseszins begleichen. Wer sich selbst seine Wiinsche
nicht eingesteht, erwartet, dass die Welt thm mitterlich ihre Erfillung
zugesteht. Er wartet meist vergebens und verkriecht sich vor der
vermeintlich gemeinen Welt in die sichere Burg seiner Meinungen.
Seine Bitterkeit versteckt er hinter dem hageren Stolz, zwar durr aber
recht klug zu sein.

Je mehr Meinungen jemand also hat, desto unklarer sind thm seine
Wiinsche. UbermiBiges Meinen ist eine schlechte Angewohnheit, die
entsteht, weil man die Freilegung seiner Wiinsche fiirchtet oder den
zielstrebigen Griff nach dem Gewiinschten vermeidet; man koénnte
beim Zugreifen nimlich schmerzhaft eins auf die Pfoten bekommen.
Statt sich Meinungen zu bilden, sollte man sich besser davon befreien.
Dann beginnt man zu ahnen, was man wirklich will. Wer nichts mehr
meint, weil} was er sich wiinscht.

Noch zweideutiger wird der Wert der Meinungen, wenn man die alt-
slawische Wurzel des Meinens "meniti = wihnen" bedenkt. Man stel-
le sich vor, im Parlament, beim Disput am Stammtisch oder tberall
taglich im tausendfachen Alltag hie3e es nicht:

"Meiner Meinung nach sollte....", sondern...

"Ginge es nach meinem Wahn..."

Eine derart eindeutige Rede wiirde manchen ohne Zweifel rasch
aus seinem Meinungswahn erwecken. Das Meinen entpuppte sich als
blindes Erraten einer ritselhaften Wirklichkeit und kaum noch je-
mand wagte es, sich auf eine Meinung allzu lange zu versteifen.

14



Nur noch in der geschlossenen Anstalt wiirde so ganz spontan
gemeint, ohne dass der, der da arglos zu meinen wihnt, dartiber stut-
zig wiirde. Andernorts wire man eingedenk der Widerspriichlichkeit
der Welt der Meinung, dass weiteres Meinen nur mit Vorsicht zu
genieBen sei, so als kénne man davon, wie durch eine Uberdosis
Rauschgift, einem iiblen Wahn verfallen. Man ahnte ohne zu verste-
hen, dass hinter dem Schleier der gewihnten Meinung die Welt be-
reits unbegreifbar thren Wiinschen gegenwirtig und dass die Wirk-
lichkeit mehr wahre Form als Hindernis der Wiinsche ist. Besser ist
man aber ratlos als wunschblind von der eigenen Meinung Gberzeugt.
Eine eigene Meinung, von der er nicht schon Abstand nimmt, enteig-
net ihren Figner nimlich der Gegenwart seiner Wiinsche.

Das Thema "Meinung" fithrt zum Begriff der "Uberzeugung", denn
eine Meinung, von der man nicht mehr tiberzeugt ist, ist schon keine
richtige Meinung mehr. Sie ist bestenfalls noch ein Denkmodell. Der
von seiner Meinung freie Mensch kann Denkmodelle handhaben, so
wie es seinen Zielen niitzlich ist. Hier verfiigt der Mensch tiber das
Denken. Anders bei dem, der in seiner Meinung gefangen ist. Da
verfiigt das Modell Gber den Menschen. Es lohnt sich also, ein
Denkmodell davon zu entwerfen, wie das Uberzeugtsein zur Sklaverei
des Meinungsjochs beitrigt. Im Ansatz dazu greifen wir die Silbe
""zeng" heraus. i

Die Silbe "zeng" beim Uberzeugtsein geht auf "Zenge" und der
geht auf das Stammwort "ziehen" zurlick. Es ist daher nicht ganz ab-
wegig, jegliches Uberzeugtsein iiberhaupt fiir {iberzogen zu halten.
Wer iiberzeugt ist, hat die Zeugen tiber sich. Was macht er denn da
unten? Er sollte zusehen, dass er mit den Zeugen auf gleiche Héhe
kommt, sonst verspannt et sich im Nacken!

Verwandt mit dem Begriff der "Ubergengung” sind die Wirter
"Zanmzeng", "Zgling", "Zucht", "Ziigel” und "3dgern". Der Uberzeugte
ist der geziichtigte Zogling, der sich vom Zaumzeug und den Ziigeln
seiner Meinungen gingeln lisst. Er zogert, das "uber" abzuschttteln
und nur noch Zeuge seiner selbst zu sein.

Wer durch diese Polemik von der Fragwiirdigkeit des Uberzeugtseins
noch nicht tberzeugt ist, und es auch dann nicht wird, wenn er sich
angehort hat, mit welcher anriichigen Wortfamilie das Uberzeugtsem
im gemeinen Gleichklang steht, nimlich mit Woértern wie: "tberfor-
dert", "ubergeben", "Ubergangen", "ubetlebt", "Ubermannt", "tbet-
nichtigt", "uberrumpelt" und "tberspannt", der erkenne daran, dass

15



das Wesen der Uberzeugung auch ganz anders ist, als es die bedirfti-
ge Meinung des Autors zunichst wihnen will.

2. VERSTEHEN
Der Verstand dringt fort in die Ferne.

Die Verstindigung miteinander und das Verstindnis der Wirklichkeit
sind die Ziele des Verstandes. Ohne ihn blieben die menschlichen
Reaktionen auf seine Umwelt blinde Reflexe und das wenige an
scheinbarer Kommunikation wire das Werk unverstandener Instink-
te.

Der Begrift "lVerstand" setzt sich aus der Vorsilbe "¢/ und dem
Hauptwort "Stand" zusammen. Der "Stand" im Sinne dessen, was
man an einem Standort einnimmt, ist das Hauptwort zum Verb "se-
hen". Damit verwandt ist eine verzweigte Sippe weiterer Worter, die
uns in der Alltagssprache geldufig sind und bei deren Erwihnung man
sowohl vom Wortklang als auch vom zu Grunde liegenden Gedanken
her den gemeinsamen indogermanischen UrgroBvater "st/hja- = ste-
hen, stellen" leicht erkennen kann. Als Beispiele aus dieser Wortfami-
lie seien hier die "Stad?”, die "Statte”, "stabil’, der "Stubl”, das "Gestell”,
das "Gestade", "staunen", "stur" und der "Stab" genannt. Bei all den hier
aufgezihlten Begriffen deutet der gemeinsame Stabreim auf die Idee
der Stabilitit und einer unbeweglichen Unverriickbarkeit hin, die zwar
nur bei der "Stadt", der "Statte" und dem "Gestade" nach menschli-
chem Ermessen Vollstindigkeit erreicht, die aber auch beim "Stuhl",
dem "Gestell" und dem "Stab" als Zielvorgabe anklingt. Die Starre
der Sturheit ist offensichtlich, die des Etrstaunten wird an seinem
plotzlichen Innehalten erkennbar.

Im Suffix "ver” sind drei Silben zu einer einzigen verschmolzen, die im
Gotischen noch voneinander getrennt waren:

"fair = heraus", "fair = vot, vorbei" und "fra = weg".

Noch friher, bei den Romern, lauteten diese Vorsilben "per”,
"por" und "pro", und ganz dhnlich klang es bei den Griechen: "peri”,
"par" und "pro".

Die gemeinsame indogermanische Wurzel, der diese drei Silben
entspringen, benannte als Vorstellung ein "Hinausfithren-tiber". Mit
der Vorsilbe "ver" bezeichnet die Sprache gemil3 dieser Tradition
verbaler Symbole eine Bewegung, die ihren Ursprung verldsst und
hinaus, nach drauf3en, ins Offene dringt.

16



Dutch den Verstand wird so der Unbeweglichkeit des "Standes"
im Suffix "ver" ein Kontrapunkt gesetzt, so dass dem, was tber das
feste Gestade hinausfiihrt eine Heimat bleibt, um deren Sicherheit
herum sich das Starre im Spiel von seiner Sturheit befreien kann.

Der gemeinte Inhalt des "Hinausfiihrens-tiber-etwas" klingt in den
Wortern "fir", "fort" und "fern" deutlich durch. Auch diese drei stam-
men wie das Suffix "ver" aus derselben ursprachlichen Quelle. Fol-
gender Gedankengang kann die Sinnverwandtschaft der Idee vom
Verstand mit den Wortern "fiir", "fort" und "fern" verdeutlichen:

Ist man verstindig, fihrt der Verstand tiber den Standort des bisher
Gedachten hinaus. Fiur mehr Verstindnis weitet man seinen Horizont
aus und greift damit nach dem, was bisher in der Ferne lag. So fihrt
der Verstand fort von dort, wo man einmal auf vertrautem Boden fest
und sicher stand. Man versteht nichts neu, ohne sich damit vom ut-
springlichen Verstindnis der Dinge zu entfernen. Verstehen ist Ab-
schied und Aufbruch. Versteht man nicht, bleibt man im jenem iiber-
schaubaren Geistesdorf zurtick, das den engeren Horizont der Ver-
gangenheit umfasst. Dort ist alles in gewohnter Nahe. Dort ruhen die
Dinge in gewohnten Grenzen, die man bereits so gut kennt, dass man
sie zu verstehen vergisst.

Wen wundert es da, dass Reisen bildet, wenn das Verstehen an sich
schon ein Verlassen der gewohnten Heimat ist. Das Wort "Verstand"
heiBt verstindlich tbersetzt "das Verschieben des Standortes" oder
noch besser "das Uber-das-Unbewegliche-hinausgehen". Der Ver-
stand versteht sich nicht als feste Position oder als ein wigbares Ver-
mobgen der menschlichen Seele, sondern als Ruf zum Aufbruch in die
Ferne ist "Verstehen" immer schon Bewegung und Verwandlung
dessen, was sich da bewegt. Mit der Zahl der Standorte, zu denen ein
Verstand hiniiberwechseln kann, wichst mit der Beweglichkeit auch
der sichere Boden einer neuen Stabilitit.

Der eigene Standort ist stets dort, von wo aus man die Dinge sieht. Er
ist damit der Brennpunkt einer Perspektive (perspicere = durchbli-
cken). Er ist der Punkt, an dem man in der Welt und damit zwischen
ihren Elementen steht und von wo aus man durch sie hindurch zur
Unendlichkeit einer unabgrenzbaren Ferne blickt.

"Dazwischen-sein" heil3t auf lateinisch "inter-esse". Ein Stand-
punkt, an dem man zwischen den Elementen seiner Umwelt steht, ist

17



daher der Brennpunkt eines personlichen Interesses. Im Brennpunkt
einer Linse wird ein Bild deutlich, weil das Licht im Brennpunkt
scharf gebtindelt wird. Das Bild, das dem Seher als Ich in seiner Seele
deutlich wird, ist das Biindel seiner Interessen. In dem, der sicht wer-
den seine Interessen sichtbar. Man ist so die Sichtweise seines eigenen
Seins. Jemand ist, was das Sein von ihm sieht.

Als Individuum ist man Abbild und Brennpunkt seiner Interes-
sen. Der Verstand fiihrt, wenn man verstindig ist und ihm folgt tber
das Buindel bisheriger Interessen hinaus. Wenn man ihn machen lisst,
steigt der Verstand Gber das hinweg, was man bisher fir sich hielt.
Wer versteht, ldsst ab.

Die Wendung "was-man-fir-sich-hilt" meint zweietlei: sowohl
"womit man sich gleichsetzt" als auch "was man fiir sich festhilt".
Solange es eine Ferne zu verstehen gibt, versucht der Verstand uns zu
verlassen. Er ist der Bewegungsimpuls, der versucht die Grenzen der
Individualitit zu tiberwinden. Wer sich straubt, mit dem Verstand von
sich fort zu gehen und als voriibergehende Metapher zu erkennen,
was et bis dahin als feste Trutzburg des eigenen "Mit-sich-identisch-
Seins" hielt, wird den Verstand vetlieren. Verstand ist der Versuch,
die Trennung der Gegensitze, die starr und unbeweglich auseinander-
ragen in jene Einheit zu verschmelzen, in der Widerspruch Bejahung
ist. Im Verstehen sind Gewinn und Verlust, Sieg und Niederlage, Tod
und Geburt ein und dasselbe. Der Verstand macht sich auf den Weg
und durchquert die feste Struktur.

Ein unverstindiger Esel hat es verstindlicherweise leichter. Der Esel
ist stur, weil er von dort, wo er in sich steht, nicht fort kann, selbst
wenn er in Galopp verfiele. Er kann nicht aus sich heraus; er steht
stur auf der Stelle, weil er zwar einen festen Stand hat, aber kein "fur"
und kein "fern" und kein "fort”. Er geht und steht ohne Verstand.
Solange er die Welt nur von sich aus kennt, von dort, von wo aus
seine Augen die saftigste Karotte sehen, weil3 er nichts von sich und
der Eselei in seiner Welt. Er kann sich selbst nicht sehen. Er weil3
nicht, dass es ihn gibt und dass er, obwohl er doch eigentlich eselhaft
stur ist, einen Reiter durch die Gegend tragt, weil der ihm seine Stur-
heit mit einer Karotte Gberlistet. Kein Esel kann deshalb sagen:

"Ich bin der Esel Jonathan und ich bin stur, obwohl ich auch
nachgiebig bin. Ich stehe fiir mich, obwohl ich auch fort von mir
konnte".

Erst durch das Verstehen, dadurch dass man sich aus sich heraus-
stellt und dass einem als Esel der Kopf woanders steht als im Bauch

18



und in den Beinen, entsteht dem, der weil3, ein Bewusstsein seiner
selbst. Selbstbewusstsein entsteht, indem man sich selbst versteht,
indem man aus sich selbst verriickt. Selbstbewusst wird ein Verstand,
der sich abgertickt vom Recht auf seine Starre auch zuldsst, wenn er
schwindet.

Man versteht einen Sachverhalt nicht nur unverbindlich ins Blaue
hinein, sondern der Verstand sucht nach dem "Fur", denn das "Ver"
in "Verstand" hat ja horbar mit "far" und nichts mit "gegen" zu tun.
Man hat immer nur Verstindnis fir etwas, nie gegen etwas. Daher ist
der Verstand ein "Firstand" und kein bloBer Gegenstand. Er ist ein
reiner Bezug, der nur in der bejahenden Bewegung auf das Ferne zu
tatsdchlich ist. Er will seine Weite, damit er als Furstand zum tragen-
den Boden dessen wird, was als Sache und Gegenstand sein Aus-
gangspunkt ist. So schopft der Verstand aus der Quelle, die er selbst
sprudeln ldsst.

3. ABSICHT
Manches hehre Ziel steht fiir die Flucht vor einem Drachen.

Das indogermanische Quellwort der Silbe "ab" in " Absicht” heil3t "apo
= ab, weg". Diese Vorsilbe taucht so zahlreich in deutschen Wértern
auf, dass man ohne sie kaum ein lingeres Gesprich fihren konnte.
Wenn sie auftaucht, geht es um Trennung, Aufteilung und Abspal-
tung. Dieses besondere Thema und die Funktion der Vorsilbe "ab"
soll zunidchst durch den Gebrauch einer Reihe von Wértern verdeut-
licht werden, in denen die Trennung durch die besagte Silbe ange-
kiindigt wird:

Zwischen der Hand und dem, was ihr abbanden kam, klafft tUberhand-
breit eine Liicke.

Im Stollen werden Erze abgebant. Man bricht sie aus dem Berg, wo sie
bis zu diesem Raub Jahrmillionen lang in ihrer dunklen Mutter ruhten
und zerrt sie fort von ihrer wundgeschlagenen Lagerstitte.

Abstiirgen in Abgriinde gegentiber ist man absolut abgeneigt. Beim Ab-
grund besteht zwischen der Stelle, von der man abrutscht und jener wo
man aufschldgt eine vertikale raumliche Trennung. Eine horizontale
raumliche Trennung findet sich oben an der Kante und zwar zwi-

19



schen der kritischen Abrutschstelle und jenem noch sicheren Ort, auf
den zu man sich von der Abrutschstelle wegneigt. Absolut mag nun
die Abneignng gegen Abstirze sein, passiert das Malheur aber doch,
dann gibt man mit dem letzten Atemzug im freien Fall womdglich
einen gellenden Schreckensschrei ab, dessen jdh abbrechende Vibrati-
onen nach dem Aufschlag noch eine Zeitlang unterwegs zu den Oh-
ren der umstehenden Horer sind. Die mitteilsamen Vibrationen mus-
sen namlich erst den Abstand zwischen Horer und Schreier iberwin-
den. So absolut wie jene Abneigung gegen Abstirze ist auch die Ver-
schrobenheit vorstehender Formulierungen. "Absolut" kommt von
lateinisch "ab-solvere’ und heiB3t losgeldst. Der Begriff "absolut" spricht
also vom Abgetrennten.

Bei Ebbe flie3t das Wasser ab, denn auch das Wort "Ebbe” ebbt mit
einem Nachkommen der Silbe "apo" an.

Ein ,,ab-erim Satz kindigt an, dass der, der da spricht, sich von dem,
was er sagte, klammheimlich wieder absetzt. Auch das ,,aber* kommt
von ,,apo“ Man hore, was ein ehrgeiziger Redner mit geiibter Uber-
zeugung sagt: "Wir sind fur die Erhaltung unserer Umwelt, brauchen
aber neue Straflen".

Bei den Wahlen gibt das Volk seine Stimme «b. So kommt sie weg,.
Kein Wunder, dass die Mehrheit dann aufs Neue fir vier Jahre
schweigt. Von den Moglichkeiten artikulierten Ausdrucks bleibt es ihr
zwischenzeitlich jedoch belassen, hoffnungsvoll auf Holz zu klopfen.
Was die Abgeordneten derweil fernab beschlieBen, verschligt der
schweigenden Mehrheit manchmal tGber ihr Schweigen hinweg ihre
Sprache.

Der Ab-ergliubische ist vom wahren Glauben abgefallen. Wehe ihm,
denn jetzt ist er bindungslos wie Staub auf trockener Erde.

Der zweite Bestandteil des Wortes "Absicht" gehért zur Wortfamilie
des Verbs "sehen”, dessen indogermanische Wurzel auf "se&”= bemet-
ken, sehen" zurtickgeht. Die wesentliche Bedeutung des Begriffes ist
jedoch erst im lateinischen Wort "sequz = nachfolgen, verfolgen" er-
kennbar. Eine "Sequenz’’ kommt folglich als Abfolge zu Gesicht.

Eine Abfolge ist wohlgemerkt mehr als ein zufilliges Nacheinan-
der diskreter Elemente. Solch ein zufilliges Nacheinander entsteht
zum Beispiel beim mehrfachen Werfen eines Wiirfels oder beim Rou-

20



lette, weil die Zahlenreithen hier durch Handlungssequenzen entste-
hen, ndmlich durch das Schitteln des Bechers oder das Drehen des
Tellers, durch Sequenzen also, die durch die echte Willktir der Knob-
ler und Croupiers in jeweils diskrete Finzelakte voneinander abge-
trennt werden. Gewinnsysteme beim Roulette gibt es nicht, weil die
Freiheit des Croupiers unberechenbar bleibt und mit jedem Wurf
einen neuen Zufall erzeugt.

Eine echte Sequenz dagegen entsteht, wenn auf holpriger Strecke
lose Eierbriketts von einer Lore herab und in den Graben kullern
oder wenn eine schamlose Kuh im Laufen ihre Fladen fallen lisst. Die
Sequenz diskreter Elemente besteht aus dem Nacheinander indiskre-
ter Exkremente, das dann im zweiten Falle auf dem Boden liegt und
den Betrachter an Hand aufeinander bezogener Elemente erkennen
lisst, dass sich die Fladenspur auf das sinnvolle Ganze des trottenden
Rindviehs bezieht.

Beim Fallen der Eierbriketts weisst die Sequenz ihrer Lage zuletzt
auf das physikalische Spiel der Bewegungsvektoren im Feld schiefer
Ebenen hin. Wohin die schwarzen Klunker tollen ist kein Zufall,
sondern sinnvolle Gestalt, die man sehenden Auges erkennen kann.

"Sequi" und "sehen" sprechen von einer Spur, die als Teil eines
Ganzen sichtbar wird und dass es der Sinn des Sehens in sich trigt,
die Spur zu verfolgen, bis sie sich zu einem Ganzen erginzt.

Das Sichtbare wird mit optischen Mitteln zwar aufgespiirt, aber
erst, wenn man ihm nachgeht, wird es tatsichlich errungen. "Sehen"
meint daher mehr als einen passiven Vorgang, bei dem auf dem Bo-
den von Gesetzen der optischen Physik Lichtstrahlen und Bilder
durch Augen und Nerven zur Schrinde dringen, so als seien diese
Augen organische Objektive einer biologischen Kamera. Tatsdchli-
ches Sehen, ein Sehen also, das Tat eines lebenden Organismus ist
und damit mehr als ein Aufblitzen flichtiger Potential im gereizten
Hirnareal, erschépft sich nicht im Funktionieren der Organe. Wer so
mit seinen Augen umgeht, der sicht nicht, sondern er glotzt; oder er
ist gerade scheintot.

Wirkliches Sehen hei3t Handeln. Dazu gehort, dass man das Ge-
schene als Spur begreift und weiterverfolgt. Sehen fordert dazu auf,
die Spur des Erkannten weiterzuverfolgen, als nur bis zu dem Hori-
zont, den ein kurzsichtiger Wissenschaftler in positivistisch verein-
fachter Sicht als Sehweite des Organismus definieren kénnte. Bereits
einfaches Sehen setzt in Bewegung und zu sehen, ohne sich damit
fortzusetzen setzt aktiven Widerstand voraus. Eigentliches Sehen

21



setzt sich unmittelbar in die Fille fort, damit der, der mit den Augen
sieht, es auch mit den Beinen tut.

Geht man einer Sache nach, dann ist man folglich kon-segu-ent.
"Konsequent" gehort ebenfalls zur Sinnfamilie des Sehens und Nach-
folgens und heif3t auf deutsch "folgerichtig". Folgerichtig ist das Ver-
halten, das der Richtung der gesehenen Spur folgt. Sehen ist eine
ganzheitliche Tat, die uns also im wahren Sinne der Sache Beine
macht. Die Sequenz der Wirklichkeit, die am physiologisch Sichtbaren
ihren Anfang hat, geht der, der sieht, zu Ende. Pflanzen haben des-
halb keine Augen, weil sie einer Spur nicht folgen kénnten.

Sehen ist gefihrlich und dngstliche Menschen meiden Blickkontakt.
Wer weil3 denn schon, wohin das fihrt, wenn man einer Spur mit
frecher Neugier und Abenteurerlust nachgeht? Hinter dem Horizont
der blanken Optik beginnt jedenfalls ein unbekanntes Land und im
noch unentdeckten Dickicht lauert womdoglich ein riesiger Drache, ein
hungriger griiner Lurch mit warzigen Lippen, der den tapferen Spu-
rensucher mit einem nassen Zungenschnalzen direkt von seiner Fihr-
te schnappt. Gulp!

Jeder hat schon aus Furcht vor den unabsehbaren Konsequenzen
der Begegnung mit einem dumpf erahnten Schicksalspriifungstier
hinter dem Horizont seiner Sinne den Blick gesenkt und absichtlich
vom Offensichtlichen weggeschaut. Um von einer offensichtlichen
Spur in der Nihe abzusehen, hat mancher ein unverriickbar fernes
Ziel ins dngstliche Auge gefasst. Dabei ist der Drache am Ende der
Spur von Nahem betrachtet oft viel kleiner als der Angstliche aus der
Ferne denkt.

Nach der Analyse beider Bestandteile des Wortes "Absicht" folgt
jetzt, was der Begriff iber die dynamische Struktur jener Systeme
verrit, deren Weh und Wandel so sehr dem Einfluss ihrer Absichten
unterliegt. Solche Systeme sind die Menschen.

Eine Absicht ist ein Ziel, auf das man es abgesehen hat. Das Ab-
sichtenhaben bedeutet, dass man von etwas absieht, und zwar von
dem Teil der Moglichkeiten, der der konkret ins Auge gefasste Ab-
sicht nicht dienlich ist oder ihrer Verwirklichung sogar im Wege steht.

Zur Illustration ein konkretes Beispiel:

Der Bauer vom Erbhof Eichenreich fragt sich zu Recht, ob der fe-
sche Hans, der um die Hand seiner geliebten Tochter Lene angehal-
ten hat, dies mit ehrlichen Absichten tat. Mit den "ehrlichen Absich-

22



ten" ist gemeint, dass Hansens Absicht es aufs Herz und, in Gottes
Namen, auf die Hiften Lenes abgesehen haben sollten und nicht
etwa auf die Aussicht auf eine reiche Mitgift. Am besten, Hans wiire
vor Liebe quasi blind und wisste gar nichts davon, dass ein Heirat mit
Lene nicht nur sein Herz sondern auch seinen Beutel fillen wurde.
Ehrlich sind die Absichten des trunkenen Freiers auferdem nur dann,
wenn er die Reize anderer T6échter im Dorfe gar nicht wirklich sieht.
Auch von den Hiften Annas, den Schenkeln Gretchens und den
drallen Brusten der lockend lachenden Edeltraut sollte der ehrlich die
Ehe mit Lene beabsichtigende Hans den Blick abwenden. Hans sollte
die fremden Reize nicht "wirklich" sehen, er sollte von ihnen absehen.
Wenn er sie sieht, sollte das bei ihm nichts weiter bewirken.

Absichten formen die Weite und den Horizont des Lebens, indem
man leichter sieht, was zu ihnen passt und tbersieht, was man durch
ithren Drang zur Wirklichkeit an Méglichkeiten fahren ldsst. Absichten
sind damit RegelgroBen der Identitit. Wofiir man sich hilt und wer
man faktisch ist, hingt davon ab, was man absichtlich in seiner Be-
deutung vergréflert und wovon man im selben Atemzuge absicht,
weil es die erklirte Absicht fur belanglos erklirt.

Absichten sind komplexe Wirkstrukturen des Lebens. Sie be-
stimmen, was vom Moglichen als relevant in den Vollzug des Lebens
wahrgenommen wird. Sie steuern Austausch zwischen Phantasie und
Realitit.

Beabsichtigt man etwas, fasst man ein Ziel ins Auge, dann engt
diese Absicht die Wahrnehmungsweite ein, um den Impuls zum be-
absichtigten Ziel zu verstirken. Beim Erreichen des Zieles wird das
Absehen beendet. Das Absehen von den Alternativen diente der
Verwirklichung einer Phantasie. Durch die Verwirklichung einer Ab-
sicht verdndert sich die Realitit und gibt den Blick frei auf ein neues
Feld méglicher Sichtweisen. Thr Drang zur Verwirklichung vergroert
der Phantasie ihre Moglichkeiten. Die Wirklichkeit ist der Ort, an dem
das Mogliche wichst, das seiner Grenzen uiberdrissig ist.

Abgesehen vom Vergntigen, das die Spekulation iiber das Thema
"Absicht" macht, gibt die Analyse des untersuchten Begriffes auch
lebenspraktische Erkenntnisse preis. Wenn Absichten derart groB3en
Einfluss auf den Ausschnitt der Welt haben, die man unter ihrem
Diktat etlebt, dann lohnt es die eigenen Absichten zu kennen, um
nicht von ihnen geblendet zu sein. Es gibt Absichten, die man kennt
und deren Scheuklappen man durch die Kenntnis durchschaut und es

23



gibt solche, deren verborgener Steuerung man unterliegt, ohne etwas
Konkretes von ihrer Macht zu ahnen. Kann sich eine unbewusste
Absicht dadurch, dass sie von einem Menschen Besitz ergreift, ver-
wirklichen, fallen ihre Scheuklappen beim Erreichen des Zieles ab
und als Dank daftr, dass die eigenmichtige Absicht ein Bewusstsein
ohne dessen Wissen fiir ihre Zwecke gebraucht hat, belohnt sie es mit
einem neuen Blick auf die Dinge. Nach dem Ende einer Absicht
wichst die Freiheit zur Wahl.

Anders ist es mit Absichten, die, zum Beispiel wegen begrenzter
Moglichkeiten, nicht verwirklicht werden. Thr Absehen vom tatsich-
lich Moglichen zu Gunsten des unerreichbaren Zieles ist keine niitzli-
che Verengung der Aufmerksamkeit, der eine neue Weite folgt, son-
dern nutzlose Verblendung. Wer solche Absichten nicht bei sich
durchschaut, bleibt ihr Gefangener. Gefangenschaft droht also dem,
der nicht weil3, was er bestimmt nicht kann.

4. LOSUNG
Man ist das Problem, dessen Lésung man sucht.

Beim Léschen einer Ladung Importbananen, riumen die Schauerleute
den Frachtraum der "Albatros" frei. Der Schiffsbauch, in dem die
krummen Frichte aus Afrika kamen, ist nach getaner Arbeit bis auf
ein paar verschreckte Vogelspinnen wieder leer. Nach dem Loschen
der Ladung 16scht Leichtmatrose Liiddensen in der Hafenspelunke
"Hart Backbord" seinen Durst. Ubertreibt er dabei, ldsst er sich von
der Wirtin dazu verfuhren, tief ins Glas zu schauen und versiuft er
die ganze Heuer, dann kann es sein, dass es in seinem Kopf zu einem
Filmriss kommt, der die Erinnerung an das Loschen der Ladung und
das LLaden des Umtrunks am Tresen ausloscht.

Der Begriff "/ischen" hat in dieser Geschichte zwei verschiedene Quel-
len. Wo er vom Léschen des Durstes und der Erinnerung spricht,
geht er auf "/iegen" zurtick und beschreibt urspriinglich, wie der Durst
und die Erinnerung daran, von der Wirtin zum Trinken verfithrt wor-
den zu sein, zum Erliegen kommt. Im selben Sinne erreicht es die
Feuerwehr mit ihren Spritzen, dass ein lodernder Grof3brand sich
kleinmiitig legt.

Aus anderer Quelle stammt das Wort, wenn es sich mit einer
Ladung Bananen beschiftigt. Dann heiit es "ausladen, leermachen,
freimachen" und geht auf die indogermanische Wurzel "/w- =

24



(ab)schneiden, (ab)reilen" zuriick. Zum selben Stamm gehoren die
Worter "los", "verlieren", das "Verlies", "losen" und die "Lasung”. Hier,
wie in jenen Begriffen, die sich mit der Endsilbe "/os" von den Lippen
l6sen, in "arglos", "grenzen/os", "endlos", "problem/ss" und derglei-
chen, hat die Silbe "/os" etwas mit Freiheit, Leere und der Entledigung
von listigen Lasten zu tun. "Los” deutet auf die Abwesenheit hem-
mender Strukturen, von Grenzen, Problemen und Endpunkten oder
eines Misstrauens, das den Arglosen warnt, von damit zwar drgerli-
chen Strukturen, aber immerhin von Strukturen, die gute Orientie-
rungspunkte sind und so, trotz ihrer Hinderlichkeit, ein gehoriges
Maf3 an Sicherheit bieten. Am Beispiel "problem/s" kann dies gut
beleuchtet werden.

Freiheit setzt die Losung von Problemen voraus. Probleme mussen
gelost werden, um den Weg nach vorne frei zu machen. Bleiben sie
bestehen, engen sie den Spielraum ein. Probleme behindern Entwick-
lungen, indem sie zwischen Ist und Soll stérend herumliegen. Wie der
Begriff "Problem" es in sich andeutet, liegen Probleme herum, weil
sie, dort wo sie liegen, hingeworfen wurden. Im Begriff "Problem"
stecken die griechischen Worter "pro = vor" und "ballein = werfen".

Zum Wesen der problematischen Situation gehért also eine
rdumliche Beziechung zwischen dem Betroffenen und seinem Hinder-
nis und eine vektorielle Ausrichtung dessen, der das Problem tber-
winden will. Raumlich festgelegt ist der Ort, wo das dann Problemati-
sche nach seinem Geworfensein zum Liegen kommt, nimlich auf
dem Weg und damit vor den Bewegungsvektor dessen, dem das so
entstandene Problem entlang seiner Entwicklungsrichtung zum Hin-
dernis wird. Dabei wird das Geworfene wohlgemerkt nur dann prob-
lematisch, wenn der, vor dessen Fille es fillt, einen ausgerichteten
Bewegungsimpuls in sich trigt, der auf ein Soll jenseits des Problems
zielt.

Wirft ein Herbststurm einer roten Schnecke auf ihrem zielstrebigen
Weg vom Gebtsch zu Nachbar Meiers Schrebergarten einen mot-
schen Ast vor die verschreckten Fuhler, dann wird der Ast fir die
Uberwindungskiinste der Schnecke zu einem vor sie dahingeworfenen
Problem. Fallt der Ast aber hinter die Schnecke, dann kommt ein
Problem gar nicht erst auf, ebenso wenig, wenn die Schnecke nur da
hockt und schlift und womdoglich davon triumt, dass sie héher als
eine Schwalbe fliegen kann und Hindernisse von der Art herabgefal-

25



lener Aste in leicht beschwingtem Fluge nihme. Im Traum sitzt sie
dann schon im Gemiisebeet, wihrend sie im Schlaf noch hungert.

Nichts was wirklich hinter dem Betrachter liegt, ist folglich fir ihn
problematisch. Man hat keine Probleme mit der Vergangenheit, son-
dern damit, dass man in der Gegenwart problematisch an seinen Er-
innerungen hingt. Statt Vergangenes hinter sich zu lassen, hilt man es
als Erinnerung in sich fest und tirmt es vor sich auf. Freiheit setzt
daher nicht nur die Lésung, sondern auch die Loslésung von Proble-
men voraus.

Probleme von der Art, wie sie der Sturm des Schicksals seinen
Kindern mutwillig in den Weg wirft, gibt es im Leben mehr als genug.
Man iiberwindet sie, man umgeht sie, man bleibt in ihnen stecken und
man wird zuletzt von einem Volltreffer der Vorsehung gnidig er-
schlagen. Derlei Probleme sind abwechslungsreich und die Grenze
zwischen dem Problem und dem, den sie herausfordern, ist klar er-
kennbar.

Unklarer ist der Grenzvetlauf bei Problemen, die nicht ein frem-
der Sturm aus ihrem unproblematischen Verankertsein reift, sondern
die man sich selbst, blind fur sein eigenes Tun, vor die Fiille wirft. Als
Hindernisse auf dem Weg in die erhoffte Zukunft sind solche "pet-
sonlichen" Probleme oft vertrackt. Sie tauchen nach dem selben Mus-
ter immer wieder auf. Man miiht sich ab, bekommt sie aber schlecht
zu fassen und hat man Pech, erkennt man nicht einmal, dass man ein
Problem mit sich persénlich hat. Personliche Probleme sind im Be-
sonderen schwer zu 16sen, weil sie Spielarten des Problems "Person-
lichkeit" im Allgemeinen sind. Personlichkeit, zunichst ein Werkzeug
zur Losung von Problemen, wird selbst problematisch, sobald sie die
cigene Entwicklung behindert. Sie wird leicht unlésbar problematisch,
weil sich die Personlichkeit gerne fiir den Losungsansatz jenes Prob-
lems halt, das sie sich selbst geworden ist; so dass sie am Ausmal}
ihres Bemiihens um eine Losung immer wieder scheitert. Sie ver-
wechselt das Problem mit seiner Lésung und, anstatt dass sie sich aus
der festen Bindung zu sich selbst erlGst, strengt sich die Personlichkeit
furchtbar an, um noch stirker als sie selbst zu sein. Je mehr sie sich
bemuht, die Grenzen ihrer Struktur zu Uiberwinden, desto mehr wird
sie sich so zur Sackgasse. Nach der Sackgasse geht es weiter, wenn sie
sich durch einen Sprung von sich selbst entscheidet.

Meist kommt es nicht so weit, denn Probleme, die man mit sich
hat, sind wie korperlose Seelenpartner. Solange man mit ihnen be-
schiftigt ist, weill man, wo man hingeh6rt. Man hadert zwar damit,

26



doch ohne das Problem an sich, wire man freier, als man sich zu sein
getraut. Loste man sich vom Problem, wire man frei zum Sprung in
eine unbeschwerte Existenz, in der man als kithner Springer das si-
chernde Gewicht seiner persénlichen Identitit verlore.

Etruskisch hie3 "Maske" "phersu”. Im Lateinischen wurde das
Wortt zu "persona" und auf deutsch heiB3t es heute die "Person’. "Pet-
sonlichkeit" ist folglich jene schiitzende Maske, hinter der sich das
eigentliche Gesicht verbirgt. Sofern Personlichkeit ein Bundnis von
Strukturen ist, das die nackte Seele zu ihrem Schutz verdeckt und in
ithren Kifig zwingt, ist sie fir das Gesicht dahinter das davorgeworfe-
ne Problem. Die Losung des Problems ist die Ablésung der Maske
und die Auflésung der Personlichkeit, die, sobald sie kein Problem
mehr ist, erlischt. Die Schutzhaft ist beendet, sobald das Gesicht nicht
mehr an der schitzenden Maske haftet.

Verstindlich wird, wie zogerlich ein solcher Schritt vonstatten
geht, wenn man sich den urspringlichen Sinn des Léschens und Lo-
sens ins Gedichtnis ruft. "Ldschen” und "losen” gehen auf die Wurzel
"len- = (ab)schneiden, (ab)reilen" zuriick. Auch wenn das Wort "Lo-
sung" zunichst behutsam klingt, meint es in seiner Tiefe ein
schmerzhaftes Schneiden und Reilen. Was nach der Loésung der
Probleme, hinter deren Schutzwall sich das Wahre verbirgt, so
schmerzlich in die Seele schneidet, ist das unverstellte Sein, das
schwerer und leichter als jedes Problem zu ertragen ist.

Solange man noch Personlichkeit ist, sitzt man geschiitzt in ithrem
Vetlies. Das Wort "Verlies” enthilt die Silbe "/os" und geht ebenfalls
auf das Thema der Befreiung ein. Das Wort "erdies” spricht vom
Missraten des Freiseins. Im Verlies sitzt der Verlorene in seiner Ver-
lassenheit und im schlimmsten Fall kann ihn nur der Tod als kithnster
aller Spriinge aus der Enge seiner Welt befreien. Ein Verlies aus Mau-
erwerk und Gitterstangen ist ein konkretes Bild vom Gefangenen in
der eigenen Existenz. Doch auch wenn Grenzen nicht sichtbar aus
Stahl und Stein bestehen, sondern aus alten Bildern im Kopf ist der
Mut zum Selbstverlust Bedingung freien Atmens. Man hiite sich, sich
fur sich selbst zu halten, denn niemand ist wirklich er selbst. Zwar
bunkert uns das Lebensschiff als seine Fracht, doch nur um sie am
Ziel der Fahrt zu loschen. Der beste Hafen ist das Leben selbst und
nicht der Tod. Im Leben ist der Tod kein Hafen, sondern unbegrenz-
te See und leere Schiffe wirft die See an unbertuhrte Kusten.

27



